
Desde el Sur | Volumen 17, número 4 1

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; 
pero que creía también, que el Diablo en qualquier cosa 
podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería 
colonial (1733-1744)
“He believed that God could do everything, and that the Devil could do 
no more; but he also believed that the Devil could do the same as God in 
anything": Bernabé Murillo and colonial witchcraft

Yobani Maikel Gonzales Jauregui*
Universidade Federal de São Joao del Rei. São Joao del Rei, Brasil. / Pontificia Universi-
dad Católica del Perú. Lima, Perú
mathias2008@hotmail.com
ORCID: 0000-0003-2847-5641

Fernando Arturo Vera Cahuas
Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de Fora, Brasil
arturoveracahuas@gmail.com
ORCID: 0009-0001-7529-642X

Citar como: Gonzales Jauregui, Y. M. y Vera Cahuas, F. A. (2025). «Es que Dios lo podía 
todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo en qualquier 
cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744). 
Desde el Sur, 17(4), e0102.

RESUMEN
El caso de Bernabé Murillo muestra a un esclavo que 

transgrede los espacios del catolicismo colonial y las re-
laciones interétnicas aparentemente no permitidas. Este 
personaje fue procesado en dos oportunidades por la In-
quisición. La primera vez fue condenado al destierro y en 
la segunda como idólatra y hereje, porque se comprobó 
que no era un neófito en la fe y tenía pleno conocimiento 
de sus transgresiones, como valorar el poder del diablo y 
colocarlo al nivel de Dios. La red de clientes tan diversa que 
tenía revela que los usos de la hechicería eran transversa-
les a todos los grupos sociales. Sin embargo, en el siglo 
XVIII la Inquisición tuvo otra lógica de preservación de la 
fe y decidió no perseguir a los implicados en la hechicería. 

*	 Autor corresponsal: Yobani Maikel Gonzales Jauregui, Universidade Federal de São Joao 
del Rei. São Joao del Rei, Brasil. Correo: mathias2008@hotmail.com

Desde el Sur | Volumen 17, número 4, Lima; pp. 1–23  |  DOI: 10.21142/DES-1704-2025-0102



Desde el Sur | Volumen 17, número 42

Finalmente, cuestionamos la efectividad del proceso de 
evangelización. Creemos que un espacio como el Callao 
ayudó a recrear estos usos herejes, porque el control reli-
gioso fue difuso.

PALABRAS CLAVE
Esclavitud, Bernabé Murillo, Santo Oficio, hechicería, 

Callao

ABSTRACT
The case of Bernabé Murillo demonstrates a slave 

transgressing the spaces of colonial Catholicism and see-
mingly prohibited interethnic relations. This individual 
was prosecuted twice by the Inquisition, being condem-
ned the first time to exile and then as an idolater and here-
tic because it had been proven that he was not a neophyte 
in the faith and was fully aware of his transgressions, va-
luing the power of the devil and placing him on the level 
of God. Likewise, his network of clients was diverse and 
reveals that the uses of witchcraft were transversal to all 
social groups. However, by the 18th century, the Inquisi-
tion had a different logic for preserving the faith, deciding 
not to persecute those involved in witchcraft. Finally, we 
question the effectiveness of the evangelization process; 
we believe that a space like Callao helped recreate these 
heretical practices because religious control was diffused.

KEYWORDS
Slavery, Bernabé Murillo, Holy Office, witchcraft, Callao

Introducción
La población africana y afrodescendiente estuvo bajo la jurisdicción 

del Santo Oficio, y sus actitudes y acciones contra la fe fueron perseguidas 
y castigadas con severidad. A pesar de que en varias ocasiones esta co-
munidad fue considerada neófita en la fe, al momento de ser sentenciada 
este tema quedó de lado y sus integrantes fueron reprendidos con el mis-
mo rigor que otros grupos étnicos1.

1	 Serge Gruzinski señala que los negros y mulatos no dudaron en transgredir las 
prohibiciones de la religión, a propósito, o por desesperación: «Blasfemias, negaciones, 
prácticas mágicas nutren los archivos de los inquisidores que persiguen oraciones a la luna, 
tatuajes corporales, pactos con el diablo, ventriloquia o aun el uso de varas para buscar 
tesoros» (2014, p. 359). 

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 3

En esa línea, nos interesa revisar el caso de Bernabé Murillo, quien fue 
procesado dos veces por el tribunal inquisitorial durante la primera mi-
tad del siglo XVIII. Su proceso y lo relatado por los diversos testigos nos 
revelan la astucia de un esclavo2 que quiebra los patrones del catolicismo 
colonial, al utilizar hierbas, muñecos, rezos, baños de florecimiento, etc. 
Al parecer, su paso como grumete y sus relaciones con los hechiceros3 
del Callao le permitieron encontrar una salida a sus necesidades, que no 
necesariamente eran económicas, sino también de satisfacción sexual.

El presente trabajo busca demostrar la existencia de una cultura popu-
lar que resistió sin importar el rechazo de los sectores dominantes hacia 
elementos culturales independientes de su control. Estos ritos mantuvie-
ron algunos rasgos de africanidad y se dinamizaron con otros componen-
tes propios del nuevo espacio. 

Buscamos alejarnos de las ideas que piensan que las prácticas popu-
lares como la hechicería o la brujería4 eran producto de gentes con men-
talidad primitiva5 (Millar, 1998, t. III, p. 366). En esa línea, compartimos la 
opinión de Carlo Ginzburg, quien señala que, durante mucho tiempo, la 
cultura de las clases subalternas ha sido vista como parte del folclore y 
que solo estudiando las culturas primitivas se reconoció que esos grupos 
definidos paternalistamente como inferiores de pueblos civilizados po-
seían cultura (Ginzburg, 2013, pp. 2-3).

Nuestro segundo interés es analizar la diversidad de clientes que uti-
lizaron sus servicios, ya que ello permite entender que la hechicería tenía 
un uso étnico transversal y de género, al demostrar que los intercambios 
culturales entre los diversos grupos de la sociedad colonial ocurrieron 
de forma cotidiana y que los rasgos de africanidad se mantuvieron en el 
tiempo.

El caso de Murillo nos hace ver, entre su primer y segundo proceso, 
una red muy amplia de clientes, lo cual resultó un serio problema para el 

2	 Para la sociedad colonial, lo negro era identificado con lo negativo. Por ejemplo, la 
monja Luisa Benítez declaró que el diablo quería tener relaciones con ella y que se había 
transformado en un negro (Castro, 2012, p. 136). 
3	 La hechicería fue definida inicialmente como magia y se dividió en blanca y negra. Como 
lo mencionan Paulino Castañeda y Pilar Hernández, la magia negra era el arte de entrar 
en relación con el demonio a consecuencia de un pacto establecido, y de servirse de su 
cooperación para producir efectos de orden prenatural (1995, pp. 330-331). 
4	 La brujería, según Castañeda y Hernández, era sinónimo de magia negra. Se fortaleció la 
creencia en brujas a partir de la bula papal Summis desiderantes affectibus del papa Inocencio 
VIII, que fue utilizada por la Inquisición para la persecución (1995, pp. 332-333). 
5	 El cronista Polo de Ondegardo definía a los hechiceros como «personas de poca 
estimación y pobres». Además, sostuvo que el oficio de hechicero era bajo y vil: «era bien que 
lo usase gente baja y como son muchos los pobres y viejos, así son muchos los hechiceros» 
(1906, p. 469).

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 44

Santo Oficio. En el primer proceso, esta institución decidió proteger las 
identidades de las mujeres, porque varias de ellas eran blancas, y solo apa-
recen denominadas como testigos. Esto constituye una diferencia notable 
con el segundo proceso, donde los nombres se colocaron sin problemas. 

Por otro lado, la revisión de los procesos inquisitoriales nos puede re-
velar más sobre el proceso de evangelización y cuestionar su efectividad. 
Por ejemplo, la supervivencia de algunas prácticas ancestrales africanas 
que se mantuvieron en el Perú colonial. En el caso presentado de Bernabé 
Murillo se realizó una referencia a personas mayores6 como los iniciadores 
de este personaje en la hechicería, un elemento africano que resalta la 
ancestralidad.

El uso de muñecos y tabaco nos revela que la relación con la natura-
leza era vital dentro de su universo cultural. Por ese motivo, Celia Cussen 
señala que es un desafío establecer las continuidades en las prácticas de 
curación entre África y Lima, porque sus hábitos se mezclaron con los eu-
ropeos e indígenas, y existían similitudes en el uso de plantas medicinales 
(Cussen, 2016, p. 108). A esto le sumamos que algunas prácticas, como la 
aceptación de otros dioses o santos que se incorporaban a su conjunto de 
creencias, eran frecuentes en las sociedades africanas e indígenas. Apa-
rentemente, esto imposibilita el hallazgo de africanidad en estos ritos o 
procesos de curación.

Para las autoridades civiles y eclesiásticas, era de suma importancia 
ejercer un control sobre las actividades de los integrantes de cada estra-
to en la sociedad colonial. Si bien la dominación no era férrea y existían 
las válvulas de escape, el temor a una rebelión o cualquier elemento que 
pudiera subvertir el orden estaba muy presente y determinaba las accio-
nes represivas de los diversos poderes coloniales. Así, una mala evange-
lización podría generar un fortalecimiento de las creencias previas de los 
pueblos plebeyos y, de paso, una recreación de sus identidades, lo que 
activaría un rechazo al grupo dominante y un apartamiento del cauce 
de dominación. Por eso era común llevarlos a juicio e identificar sus ac-
ciones, relaciones étnicas y sociales. Teniendo en cuenta que procesar a 
la población plebeya no generaba intereses económicos, el interés por 
ellos pasaba por lógicas de control social, considerando que la hechicería 
y quienes la practicaban estaban entre los temores más comunes en las 
sociedades de Antiguo Régimen. Por ejemplo, Carlo Ginzburg nos pre-
senta el caso de los benandanti, practicantes de un culto a la fertilidad 

6	 La presencia de personas mayores fue muy común, como lo revela el caso de Paula de 
Molina, quien mencionó que tenía un maestro en el barrio de Maranga en el Callao (Gonzales 
et al., 2024, p. 13).

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 5

agrícola que luchaban contra las brujas y los hechiceros. Para el Tribunal 
del Santo Oficio, los benandanti eran brujos y, por lo tanto, los persiguió. 
Incluso uno de los encausados, llamado Toffolo, percibía que sus activi-
dades eran contrarias a la doctrina de la Iglesia y se atormentaba por eso 
(2021, p. 104). Por último, la radicalidad de las investigaciones no terminó 
en sanciones, como afirma Ginzburg, porque ningún proceso contra los 
benandanti tuvo una condena de la Inquisición. 

En resumen, creemos que las prácticas curativas eran comunes a mu-
chos estratos sociales. Debe tenerse en cuenta que se vivía en una socie-
dad que cada cierto tiempo tenía rebrotes de viruela, sarampión, influen-
za, tifus, colera, difteria, etc., y que, como lo afirma Laura de Mello e Souza 
para el caso brasileño, la presencia de la hechicería colonial estaba ligada 
a las necesidades del día a día, ya que buscaba soluciones para proble-
mas concretos (2002, p. 16). Así, la población de Lima colonial recurría a 
la curación con hierbas y la oración como medios de sanación. Sobre este 
punto, Fernando Iwasaki afirma que los españoles, negros, mulatos y bo-
zales compartieron diversos espacios de la vida doméstica, por lo cual era 
lógico que mezclasen el dominio del imaginario; en este caso, el curativo 
(Iwasaki, 2018, p. 154). 

Discrepamos, por ello, de la visión de otros autores, porque calificar la 
hechicería entre los grupos plebeyos como una práctica diabólica es con-
tinuar con el patrón de exclusión que escribe la historia desde la óptica 
cultural del grupo dominante. Es cierto que la inconformidad se expresó 
de diversas formas y la violencia fue la marca de esta relación.

1. Los procesos contra el esclavo Bernabé Murillo
Bernabé Murillo era un negro criollo natural del Callao7. Era esclavo de 

Francisco de Otárola, nombre con el que también se conocía al procesa-
do. Creemos que es central destacar que su espacio geográfico de activi-
dades era el puerto del Callao, donde el control religioso era más difuso 
y las personas tenían mayor libertad para sus prácticas hechiceriles. Así 
lo demuestra el caso de Paula de Molina, una pescadora con una red de 

7	 Nuestro personaje, al igual que Paula Molina (Gonzales et al., 2024), ejerció sus actividades 
de hechicería en el puerto del Callao. Creemos que el catolicismo no se vivía o controlaba 
de la misma forma en todos los espacios coloniales, ni tampoco la presencia hispánica era 
homogénea. Por tanto, los aportes culturales de los africanos tuvieron que ser diversos. Esto 
quiere decir que los comportamientos religiosos que se vivían en Lima no se replicaron en 
todas sus formas en el puerto del Callao. Esta idea no solo la podemos utilizar para el tema 
religioso. Por ejemplo, Francisco Quiroz señala que las restricciones gremiales que afectaban 
a la ciudad de Lima podían ser obviadas con relativa facilidad en el Callao (Quiroz, 2007,  
p. 114). 

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 46

clientas afrodescendientes que buscaban retener al ser amado (Gonzales 
et al., 2024). 

Como ya se indicó, nuestro personaje fue llevado a proceso inquisito-
rial dos veces. El primer proceso data de 1733 y lo acusó de ser un negro 
curandero por varios testigos, principalmente mujeres blancas. El segun-
do proceso fue iniciado en 1744 y tuvo solo dos testigos hombres. En la 
primera acusación el Santo Oficio lo procesó por superstición, sortilegios 
hereticales y pacto expreso con el demonio, tras la declaración de 15 per-
sonas en su contra en el proceso sumario. Por el contrario, en el proceso 
de Paula Molina (Gonzales et al., 2024) la procedencia étnica de los testi-
gos fue diversa8, lo que nos indica que la consultoría espiritual traspasaba 
a los diversos grupos étnicos y clases sociales.

El delito por el cual se condenó a Murillo fue la superstición, que con-
sistía en:

rendir culto a quien no se debe o se hace de forma indebida a quien 
sí se debe. Así pues, puede ser de dos clases. Por una parte, el culto 
rendido a Dios en forma inadecuada, y que puede ser de tres tipos: 
falso, y por tanto supersticioso, sería, por ejemplo, dar culto a Dios 
con ceremonias del Antiguo Testamento; superfluo, el que se hace 
con ceremonias que no conducen en absoluto a la gloria de Dios; 
y, por último, indecente cuando se da culto con palabras, hechos 
y cosas que son más apropiadas para su ofensa que para su gloria. 
Por otra parte, la superstición, que da falsos dioses al culto debido 
al verdadero Dios, adopta las formas de idolatría, adivinación y vana 
observancia (Rosas, 2003, p. 543). 

El documento expresaba una duda sobre la condena que debía recibir 
el procesado Murillo: había que tomar en cuenta que era descendiente de 
negros bozales y, por lo tanto, neófito en la fe, “no tenía radicada nuestra 
santa fe y suficiente yntrucción de ella, y como tal debería gozar de los 
privilegios de los indios”9. Sin embargo, el resultado de los dos procesos 
no deja duda de que esta indicación no se tomó en cuenta, ya que Berna-
bé Murillo fue procesado en 1733 y en 1744, y fue condenado en las dos 
ocasiones. Ello nos lleva a pensar que era muy común la reincidencia entre 
las personas dedicadas a estas prácticas, porque era una forma de vida; 

8	 El caso de la mestiza Lorena Vílchez también nos reafirma la existencia de una red de 
clientes étnicamente muy diversa. A ella la acusaron de hechicera y los testigos (exclientes) 
fueron mestizos e indígenas. Esto nos parece importante, porque Lorena vivía en Yauyos y, 
por lo tanto, la ausencia de negros era notoria. Lo que intentamos decir es que la composición 
de los clientes tiene que ver con el espacio y sus habitantes. Se puede revisar el caso de 
Lorena Vílchez en el Archivo Histórico Nacional. Inquisición, leg. 1656, exp. 1.
9	 Archivo Histórico Nacional. Inquisición. Leg. 1656, exp. 2. 1749.

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 7

en ella no solo se ganaba dinero, sino también estaba la idea del prestigio 
social ganado en su comunidad con la curandería. 

Murillo atendía a españolas, mestizas, negras y mulatas. Según las tes-
tigos, se ufanaba de conocer a «todas las bruxas del Callao y que tenía los 
días señalados, en que veía las del callejón del Guarapo, y a las de la Cruz 
Blanca»10. Además, sabía cuál de sus clientes había sido maldecida. Por 
ejemplo, la testigo número 8, una española casada, aseguró que un negro 
de la Hacienda Bocanegra la había maldecido y que nuestro personaje 
prometió librarla de dicho mal sin pago alguno, por ser su paisana. En el 
ritual Murillo la obligó a quitarse el rosario, usó dos cuyes para la limpieza 
y, además, le exigió acceder a tener contacto carnal. Ella se negó, lo que 
motivó que fuera maldecida y atacada verbalmente.

Al parecer, para Bernabé Murillo cobrar por sus servicios a cambio de 
sexo era muy común. Así lo hizo saber la testigo 9, una mujer cuarterona, 
con quien tuvo tres contactos carnales, lo que nos permite entender que 
Murillo no solo buscaba mantener un estatus, sino también satisfacer sus 
apetitos sexuales. Esto fortalece nuestra idea de que no se realizaban las 
prácticas de hechicería necesariamente por dinero; existían otros intere-
ses en juego, incluso el prestigio social.

En cuanto a la creencia en el daño y los maleficios era una práctica muy 
común. La recurrencia a personas que podían curarlos les permitía esta-
blecer lazos amicales, así como deshacer hechizos de otros personajes. 

Se puede visualizar que no existía interés de parte del Santo Oficio en 
perseguir estas redes de brujería11 que mencionó Murillo. Caso contrario 
sucedió en el siglo XVI, cuando el clero secular tuvo a su cargo las persecu-
ciones contra las prácticas de hechicerías; por ejemplo, el caso fechado en 
1547 y analizado por Kerstin Nowack (2004), cuyo protagonista fue Simón, 
negro esclavo de Francisco Sánchez, médico cirujano de la capital virrei-
nal. En el proceso se buscó y procesó al curandero indígena Juan Poma y 
a una indígena de nombre Yangue, quienes ayudaron a Simón a asesinar 
a su amo. Los tres fueron procesados y condenados a muerte. La violen-
cia empleada contra estos tres personajes buscaba ejemplificar y disuadir 
las prácticas paganas en el temprano Perú colonial. Simón murió acribi-
llado por unas tenazas y un garrote, mientras que Poma y Yangue fueron 

10	Archivo Histórico Nacional. Inquisición. Leg. 1656, exp. 2. 1749. 
11	Casos distintos se pueden rastrear en el siglo XVII, cuando se observa la radicalidad de la 
Inquisición en perseguir cualquier muestra de herejía. Por ejemplo, Daniel Castro nos relata 
el caso de Luisa Melgarejo, quien fue absuelta por el Santo Oficio por haber declarado a favor 
de Santa Rosa (2012, p. 128). 

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 48

llevados a la picota y asesinados por usar hechizos para matar a Francisco 
Sánchez (Nowack, 2004, pp. 217-220). 

La crueldad del castigo con estos integrantes de la plebe fue brutal, 
pero si la ubicamos en el contexto en que se desarrolló el proceso, tendría 
una lógica dentro del grupo dominante. Era un momento de mucha con-
vulsión social por la guerra de los encomenderos y una posible rebelión 
de negros e indígenas no era una posibilidad muy lejana. En este sentido, 
que dos indígenas y una negra fueran castigados con tanta rudeza solo 
tiene una explicación, se buscaba atemorizar a los que realizaban estas 
prácticas reñidas con la fe católica y dejar en la retina pública que la re-
presión contra alteraciones del orden sería reprendida con similar dureza. 
Sin embargo, estas formas de relacionamiento entre los diversos grupos 
étnicos fueron cotidianos a pesar de la persecución, tanto que dos siglos 
después Bernabé Murillo fue procesado dos veces por el mismo delito, 
pero su sentencia no tuvo el rigor que recibió la de Simón, Juan Poma y la 
india Yangue. 

Asimismo, es vital entender que los tres siglos de dominación colo-
nial no fueron uniformes. Así, para el siglo XVIII ya varios indígenas habían 
sido procesados por el Santo Oficio, a pesar de que estaban fuera de su 
jurisdicción. Pedro Cardim señala que fueron más blandos con la pobla-
ción indígena, por considerarla neófita en la fe cristiana (2019, p. 43). Por 
su parte, Jean Delemeau sostiene que los esclavos utilizaron los símbolos 
católicos en dos niveles: exteriormente significaban su integración en la 
sociedad esclavista y, en profundidad, su rechazo colectivo a ella (2019, 
p. 331).

Según Solange Alberro, la hechicería era una forma de ejercer la vio-
lencia tanto de los negros como de los mulatos; era donde se atestiguaba 
una voluntad de rechazo más o menos consciente contra la dominación 
que se ejercía sobre ellos. También existía la violencia defensiva que cons-
tituyó una respuesta a las agresiones y los maltratos que recibían de sus 
dueños (1988, p. 464).

Retomando a nuestro personaje, el primer proceso en contra de Ber-
nabé Murillo tuvo 15 testigos. Todos habían requerido su trabajo y varios 
se acercaron a él a través de otros contactos que ya conocían su fama de 
hechicero; fue recomendado por españoles, indígenas o afrodescendien-
tes. En su declaración Murillo señaló que sus padres fueron esclavos bo-
zales, no tenía hijos, y fue bautizado y confirmado por la Iglesia. Aprendió 
el oficio de zapatero y luego se hizo marinero, por lo que viajó constan-
temente a Pisco y Chile en calidad de grumete. Además, declaró que nin-
gún familiar había sido procesado por el Santo Oficio y su relación con 

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 9

las supersticiones se originó cuando era joven y buscaba el amor de una 
mujer cuarterona, por lo que recurrió a un viejo curandero negro. De él 
aprendió12 a usar el cuy y las yerbas, y con el tiempo se ganó la fama de 
curandero. En ese camino su fama se acrecentó y una mujer española le 
ofreció quinientos pesos para comprar su libertad a cambio de su ayuda 
por traer a su amistad ilícita.

Bernabé Murillo no solo tenía ganada la fama de curandero, sino tam-
bién de ser un esclavo belicoso que fue encerrado por su amo en una 
panadería. Posteriormente, su amo enfermó y él fue responsabilizado de 
haberle realizado un maleficio. Es decir, su fama de hechicero ya era cono-
cida en el Callao, al igual que su desprestigio. 

Finalmente, el abogado defensor de Murillo declaró ante el Santo Ofi-
cio que no estaban probadas las denuncias de los testigos y que la mo-
tivación de su defendido para utilizar la hechicería no era otra cosa que 
conseguir mujeres para satisfacer sus deseos carnales. Además, cada vez 
que usaba las yerbas, siempre andaba borracho, ya que era la única forma 
que tenía para tomar valor y realizar los dichos sortilegios. Por ello, solicitó 
al Tribunal del Santo Oficio que fuera moderado con la pena. La sentencia 
del Santo Oficio, dictada en noviembre de 1736, condenó a Bernabé Mu-
rillo por supersticioso e idolátrico. Fue desterrado a la isla de Piedra del 
Callao, luego de ser azotado y sufrir la confiscación de sus bienes.

En el segundo proceso de 1744, Bernabé Murillo sufría aún el destie-
rro, pero eso no fue impedimento para volver a utilizar sus conocimientos 
espirituales y de consejero del amor. Fue denunciado por Joseph Javier 
Estacio ante las autoridades del Santo Oficio, al igual que por el cuarterón 
Pedro Joseph de Uzeda, de 24 años, soldado en el puerto del Callao.

2. Los testigos contra Bernabé Murillo en el primer proceso de 
1736

Los testigos eran piezas centrales en los diversos juicios civiles o ecle-
siásticos, «por cuanto sus deposiciones constituían pruebas a las que 
debían recurrir tanto los litigantes para probar sus intenciones, como los 
jueces para acercarse a la verdad y dictar sus sentencias» (Cunill, 2017,  
p. 1). De esta forma, los testigos dinamizaban el aparato jurídico colo-
nial. Según René Millar, en el proceso inquisitorial los testigos inhábiles 

12	Este dato resulta revelador si pensamos en las herencias culturales africanas, en las 
cuales la ancestralidad y el respeto por las personas mayores como maestros o iniciadores 
en prácticas de hechicería era muy común. Por ese motivo, creemos que un análisis más 
exhaustivo de los testimonios de los hechiceros y de los clientes nos pueden ayudar a 
conocer cómo los elementos culturales de los esclavos se mantuvieron durante el periodo 
colonial. 

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 410

estaban muy restringidos: solo lo eran los impúberes, los faltos de juicio y 
los enemigos mortales del acusado (Millar, 1998, p. 44). Las demás perso-
nas, al margen de su condición jurídica, sí podían ser testigos. Sin embar-
go, para Pedro Murillo Velarde (1791), los esclavos no podían ser testigos 
en los juicios civiles, algo que no necesariamente se cumplía. 

Es importante reconocer que los testimonios recogidos estaban filtra-
dos y, en varios casos, direccionados por los inquisidores. Creemos que 
eso no los invalida y tampoco, como afirma Mannarelli, que estas decla-
raciones tienen un sesgo y una visión masculina del mundo (1999, p. 12). 
Por el contrario, los diversos testimonios nos permiten conocer la visión 
de mundo del sector popular, una creencia acentuada en los poderes de 
personajes conocidos, y en las propiedades de las plantas, y que eso no 
necesariamente estaba reñido con la creencia en Dios. Como lo afirma 
Carlo Ginzburg, el desfase entre la imagen propuesta por los jueces en 
los interrogatorios y la que al final ofrecían los acusados y testigos nos 
permiten alcanzar un estrato de las creencias genuinamente populares 
(2021, p. 8). 

Al revisar este caso, nos queda la idea de que los testigos no nece-
sariamente pertenecían a un mismo grupo étnico. Esto quiere decir que 
la composición étnica de quienes requerían servicios espirituales de los 
procesados por hechicería era muy diversa, ya que los problemas amo-
rosos y matrimoniales eran transversales a los diversos grupos sociales. 
Por ese motivo, buscaban desesperadamente ayuda en estos personajes 
que ya tenían un estatus ganado entre la población. Es imposible pensar 
que los clientes llegaron de la nada, sin conocimiento de la efectividad 
de los hechizos, considerando que las consultas no duraban una sola vez: 
algunos clientes tenían un trato familiar con los procesados. Como hemos 
mencionado, las formas que tenía Murillo para cobrar por su trabajo no 
eran solo económicas. El aprovecharse sexualmente de sus clientas pudo 
abonar en las denuncias en su contra.

No solo las mujeres buscaban ayuda en la hechicería: también existían 
hombres que lo hacían. Toda la sociedad usaba estos mecanismos parale-
los a la fe cristiana, lo que nos permite cuestionar la idea de autores como 
Caro Baroja y Millar, quien señalaba que creer en hechicerías o practicarlas 
es propio de clases que poseen una concepción primaria y elemental del 
mundo (Millar, 1998, p. 366). Sin embargo, la relación de los testigos en los 
dos procesos presentados nos revela una variedad étnica y social, lo que 
indica, como lo hemos mencionado, el uso de caminos alternos o parale-
los al universo cristiano.

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 11

Por otro lado, nos preguntamos: ¿qué llevaba a las personas a denun-
ciar a quienes les habían brindado servicios espirituales? Bruno Feitler 
afirma que la Inquisición trabajó con la pedagogía del miedo, no tanto 
porque no se denunciara a la persona infractora, sino por lo que poste-
riormente sucedería en la vida espiritual de los testigos (Feitler, 2019,  
pp. 252-253). Ese miedo por las consecuencias del castigo divino termina-
ba siendo central para la denuncia de los hechiceros.

A continuación, la lista de consultores del primer proceso contra 
Murillo. 

TABLA 1. Testigos del primer proceso contra Bernabé Murillo (1736)

Nombre Sexo Grupo étnico Origen Estado civil Oficio Edad

N/I Femenino Española/Criolla [?] Natural del  
Reino de Chile

Soltera N/I 25 años

N/I Femenino Mestiza N/I Viuda N/I 31 años

N/I Femenino India N/I Casada N/I 21 años

N/I Femenino India N/I Casada N/I 24 años

N/I Masculino Cuarterón Casado N/I 34 años

N/I Femenino Española/Criolla [?] Natural de Lima Soltera N/I N/I

N/I Masculino Español N/I N/I Soldado N/I

N/I Femenino Española Callao Casada N/I N/I

N/I Femenino Cuarterona N/I Soltera N/I 18 o 20 años

N/I Femenino Cuarterona N/I Casada N/I 30 años

N/I Femenino Cuarterona azam-
bada

Natural de Gua-
yaquil Casada N/I 30 años

N/I Femenino Mulata Natural de Lima Casada N/I N/I

N/I Masculino Zambo Natural de Lima Casado Zapatero 
y pulpero 35 años

N/I Femenino Mulata Natural de Lima Casada N/I 26 años

N/I Femenino Española/Criolla [?] Natural do Puer-
to de Callao Viuda N/I 19 años

Nota. Fuente: Archivo Histórico Nacional. Inquisición. Leg. 1656. Exp. 2. Año 1749.

Los testigos contra Murillo no fueron identificados por el Santo Ofi-
cio; solo se recogieron informaciones sobre su género, categoría étnica, 
procedencia geográfica, estado civil y edad. Como mencionamos líneas 
arriba, la composición de los testigos era multiétnica; ello confirma el uso 
de la hechicería transversal al género, lo social y lo étnico. Por lo tanto, 
para las autoridades al parecer bastaba con enjuiciar solo al responsable 

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 412

directo y no a todos los que usaron los servicios de Bernabé Murillo. Asi-
mismo, la ausencia de los nombres no era gratuita, porque cinco testigos 
eran españoles y cuatro eran cuarterones, lo que representaba más del 50 
% del total. Esto nos lleva a concluir que el Santo Oficio buscó proteger la 
identidad de las testigos para evitar suspicacias sobre el uso regular de la 
hechicería en grupos que deberían ser católicos. 

Por ejemplo, la testigo 8 fue descrita como española y denunció que 
Murillo le ofreció sus servicios para curarse de un maleficio, pero que no 
le cobraría por ser su paisana. Sin embargo, el procesado intentó cobrarse 
el trabajo buscando:

tener acto con ella; y que resistiéndose ela con que el trato havía sído 
de pagárselo en plata, se enojó este Reo, y passado más de un año, 
llegó a la puerta de su casa diciéndola con palabras desvergonzadas, 
que si havía un Dios, que la havía criado, en los Cielos, él era otro Dios 
en la tierra, que podía matar, y quitar la vida13.

El haberla curado de sus males y no obtener nada a cambio motivó 
que Murillo buscara la forma de cobrar por su trabajo. Sin embargo, su 
descontrol, según la testigo, lo llevó a blasfemar reiteradas veces. Eso le 
generó temor, buscó ayuda en Dios y dijo que iba a acusarlo ante el comi-
sario del Santo Oficio.

El procesado no fue cuestionado en su labor como hechicero. La pro-
pia testigo señaló que fue sanada de sus males y durante un año todo es-
tuvo en paz. No existió la necesidad de la mujer española en denunciarlo; 
solo cuando intentó violentarla sexualmente y la agredió de forma verbal 
se decidió a denunciarlo ante el tribunal inquisitorial.

En esa misma línea aparece la testigo 9, una mujer cuarterona de 18 
a 20 años, que utilizó los servicios de Murillo para mantener la amistad 
ilícita que tenía con un hombre. En su declaración señaló que durante el 
ritual el procesado le pidió:

desnudarse de toda vestidura de su cuerpo, la dixo, que no creyesse 
en Dios ni trajesse a su memoria ningún Santo y diciendo algunas 
palabras que ella no entendió, la pidió unos Reales y después quiso 
violentarla a tener acto carnal14.

Desafortunadamente, la testigo no declaró si accedió al pedido de Mu-
rillo, aunque al parecer sí lo hizo, porque relató que continuó con el ritual; 

13	A. H. N. Inquisición. Leg. 1656. Exp. 2. Año 1749.
14	A. H. N. Inquisición. Leg. 1656. Exp. 2. Año 1749.

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 13

la discrepancia con el procesado ocurrió cuando le pidió no creer en Dios 
y ella le dijo que sí creía.

Por otro lado, la testigo 10, una mujer casada y cuarterona de 30 años, 
también requirió de sus servicios y tuvo “tres actos carnales con ella en 
tres ocasiones; y esto era para darle fortuna”15. Este mismo hecho ocurrió 
con la testigo 15, quien confesó que el procesado “la refregada todo el 
Cuerpo, le dijo que el mal la havían echo en sus partes; y com su boca le 
Chupó con gran fuerza en ellas, mazcando este Reo, sin saver la Testigo, 
qué era lo que mazcaba”16.

El procesado Bernabé Murillo utilizaba sus conocimientos curativos 
no solo para sanar a sus clientas, sino para satisfacer sus deseos sexuales, 
con la promesa de fortuna y amor. Creemos, por ello, que los inquisidores 
decidieron ocultar la identidad de las testigos para no perjudicarlas ante 
la sociedad y la moral de la época, ya que varias de ellas eran casadas y 
tuvieron encuentros íntimos con el procesado, un esclavo negro, en un 
hecho que suponemos como un escándalo que no debía trascender. Es-
tas mujeres blancas no solo transgredieron los espacios de la fe católica 
al usar la hechicería, sino que, además, mantuvieron relaciones sexuales 
fuera del matrimonio con alguien considerado socialmente inferior. 

Los demás testigos mencionan la permanente invocación a santos17, 
demonios y a Lucifer. Asimismo, Murillo hacía el pedido permanente de 
que no usaran el rosario durante los rituales y que no contasen a nadie lo 
que había pasado. Al describir los elementos del ritual mencionan el uso 
de muñecos, aguardiente y tabaco.

Un tema que nos resulta interesante es que las testigos 2 y 3 recurrie-
ron a nuestro personaje para anular los hechizos que le habían realizado al 
hermano de la primera y a la propia indígena, que era la testigo 3. 

En dichos testimonios se comentaba que les realizaron maleficios uti-
lizando muñecos en forma de marinero, hechos con sebo y con huesos de 
las huacas de los antiguos. Estos muñecos eran enterrados en las casas de 
las víctimas para un efecto rápido. Si eran encontrados, se buscaba a otro 
hechicero para combatir los maleficios. Ello nos demuestra una vez más 
que el uso de la hechicería estaba arraigado en la población colonial, que 
el temor a Dios solo llegaba cuando surgía algún problema.

15	A. H. N. Inquisición. Leg. 1656. Exp. 2. Año 1749.
16	A. H. N. Inquisición. Leg. 1656. Exp. 2. Año 1749.
17	René Millar afirma que en las prácticas hechiceriles casi siempre existían invocaciones a 
santos, se decían oraciones y se utilizaban elementos sagrados (1998, p. 357). 

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 414

En cuanto a los últimos testigos, nos resulta importante mencionar a 
la testigo 12, una mulata que recurrió a los servicios de Bernabé Murillo 
por sugerencia de una mujer indígena. Al verla, nuestro personaje le dijo 
“que estaba echa mal, y lo hauían echo para que no tubiese, y anduviese 
Rota y distrayda, y que no la quisieran, pero que él la curaría para que la 
quisieren, y que tuviese” (Millar, 1998, p. 357). Para ese efecto, la bañó con 
diferentes hierbas y le realizó un hechizo para atraer al hombre con quien 
tenía amistad ilícita.

Lo más importante de esta declaración era que la mulata se volvió una 
cliente recurrente. En sus visitas no solo estaba presente la mujer indíge-
na, sino que en varias ocasiones las acompañó una mujer española e hi-
cieron varios rituales de limpieza, incluso un ritual con un cuy negro a un 
hijo de la mulata. Estos dichos refuerzan la idea de que todos hacían uso 
de la hechicería como medio para la sanación física y espiritual.

Por otro lado, la última testigo, una mujer española, menciona un he-
cho poco creíble, que no sabía lo que estaba haciendo y pedía al Santo 
Oficio perdón por sus pecados. 

Este proceder lo tuvieron todos los procesados. Los testigos mostra-
ban arrepentimiento y ya no se les preguntaba por la curación exitosa o 
por los encuentros sexuales, mucho menos si creían en esas vías mágicas. 
Lo único que al parecer importaba era comprobar que estaban frente a un 
supersticioso a quien debían castigar. Quedaban de lado las redes de he-
chiceros y los trabajos de maleficio. No se llamó a declarar a las otras per-
sonas que participaron en los rituales, ya que el objetivo era el hechicero 
principal. Las declaraciones de los testigos son importantes en ese senti-
do, así como su relación con el procesado, conocer las edades o estado 
civil, porque nos pueden develar que, más que una práctica de embuste, 
el uso de la hechicería tenía una lógica cultural propia de un tiempo y un 
espacio, y que su uso era transversal a los grupos sociales y étnicos. Esta 
idea nos permite cuestionar las bases del propio proceso de evangeliza-
ción y reconocer que la práctica de estas idolatrías era un fenómeno que 
incluyó a toda la sociedad colonial. Los llamados a ser católicos también 
estaban inmersos en la herejía y su participación era cotidiana.

Finalmente, luego de este primer paso del proceso sumario y confir-
madas las declaraciones de las testigos, el tribunal inquisitorial pasó a de-
nunciar a Bernabé Murillo por superstición, sortilegios hereticales y pacto 
expreso con el demonio. Fue el único sentenciado al destierro por diez 
años. Durante este tiempo debía confesarse y comulgar cuatro veces por 
año. 

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 15

2. Testigos contra Bernabé Murillo en el segundo proceso de 
1744

Este segundo proceso ocurrió en 1744. Los testigos fueron dos hom-
bres jóvenes que estaban desterrados, al igual de Bernabé Murillo, en la 
isla de Piedra del puerto del Callao. Al parecer, el ímpetu de nuestro perso-
naje terminó por colocarlo nuevamente frente al Santo Oficio. La primera 
vez Murillo afrontó el proceso en libertad, pero en este segundo proceso 
el encarcelamiento se debió a las pruebas en su contra y a su reinciden-
cia. Además, esta vez el proceso sería más tedioso y las declaraciones se 
realizarían con preguntas y repreguntas por parte de las autoridades in-
quisitoriales. Incluso se solicitó a los declarantes confirmar sus testimo-
nios. La idea era tener los suficientes elementos para su condena, la cual 
debía ser más radical que la anterior. A continuación, la breve lista de sus 
acusadores:

TABLA 2. Testigos del segundo proceso contra Bernabé Murillo (1744)

Nombre Sexo Grupo étnico Origen Estado civil Oficio Edad

Pedro Joseph 
de Vzeda Masculino Cuarterón Natural de Lima N/I Tejedor/

soldado 24 años

Joseph Xavier 
de Estacio Masculino Español Natural del Presi-

dio del Callao Soltero N/I 15/20 años

Nota. Fuente: Archivo Histórico Nacional. Inquisición. Leg. 1656. Exp. 2. Año 1749.

El primer testigo fue Pedro de Uzeda, quien conoció a Murillo en el 
destierro y que, debido a sus aflicciones, decidió hacer caso a la propuesta 
del hechicero. El testigo señaló que le llamó la atención un diablito con 
alas que Murillo tenía debajo de su cama. Posteriormente, sostuvo que 
recibió dos baños de parte del procesado, que debieron realizarse al ini-
cio de la luna creciente y el otro al fin, para lo cual nuestro personaje le 
refregó el cuerpo con tabaco y otras misturas, y pronunció palabras que 
no logró entender.

El segundo testigo era un español llamado Joseph Xavier de Estacio, 
de 20 años, que fue desterrado por su padre a la isla de Piedra porque 
quería casarse con una joven que no era conveniente para los intereses de 
su familia. En ese lugar conoció a Murillo, quien se ofreció a ayudar a que 
su padre cambiara de opinión. En el ritual realizó diversos menjunjes y usó 
tabaco y aguardiente. La insistencia de Murillo, sumada a la desesperación 
de Estacio, los llevó a realizar un pacto con el demonio para conseguir la 
libertad del segundo y el matrimonio que tanto anhelaba. Este hecho no 
había ocurrido con el anterior proceso, ya que Murillo nunca había sido 
denunciado por un pacto expreso con el demonio. Sí lo había llamado, 

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 416

pero no había vendido el alma de ningún cliente, por lo que creemos que 
el hecho llamó la atención del Santo Oficio, de modo que apresaron y pre-
sionaron a los testigos para obtener más detalles de los rituales. 

Posteriormente, Joseph Estacio declaró que Murillo le propuso hacer 
un menjunje con el sebo de una culebra muerta, achiote y pimienta para 
atraer el amor de otras mujeres, sin mucho éxito. Luego que Estacio reafir-
mó sus declaraciones, el tribunal inquisitorial llamó a declarar al acusado, 
quien dijo esta vez que era hijo de bozales y casta mina, que sus padres 
nunca habían sido reconciliados con Dios ni condenados por el Santo Ofi-
cio. Señaló que había sido desterrado, pero que era cristiano, comulgaba 
y fue bautizado en la iglesia Matriz del Callao. Dijo también no saber por 
qué estaba preso, pero que intuía que fue por quebrar el destierro, en un 
intento por hacerse el desentendido de las acusaciones que pesaban so-
bre él. El tribunal le refrescó la memoria y el acusado declaró que sí cono-
cía a Joseph Estacio, que lo buscó para pedirle fortuna y le solicitó algunos 
productos para realizar un preparado de hierbas que utilizaría en un baño, 
con el fin de que las mujeres lo quisieran.

El acusado confirmó todo lo señalado por los testigos. Afirmó que du-
rante el baño invocó al demonio y que era cierto que hizo vender su alma 
al diablo, mediante la firma de un papel. Además, resaltó que esto ocurrió 
en la cuarta vez que fue buscado por Estacio, lo que nos indica una con-
fianza entre estos dos personajes. Sin duda, Murillo le estaba entregando 
los argumentos al tribunal para condenarlo, sobre todo cuando sostuvo: 
«Dijo que lo que él creía es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no po-
día más; pero que creía también que el Diablo en qualquier cosa podía lo 
mismo que Dios». Al manifestar su creencia en el demonio y su poder, Mu-
rillo abandonaba toda prudencia y abría un enfrentamiento directo con 
la fe, lo que nos hace recordar la actitud de Menocchio, quien recusó los 
sacramentos al llamarlos invenciones y mercadería (Ginzburg, 2013, p. 42). 
Por añadidura, denunció a las personas que lo visitaron en la isla de Piedra 
para pedirle hechizos, como Manuel Rodríguez, Xavier de Ayala, un mozo 
llamado Bartolo, un indio pulpero llamado Phelipe de la Cruz, Thomasa, la 
monjita, la mulata Nicolasa, Micala Cocobola, Magdalena, la mestiza María 
Antonia y una mujer que vivía por la calle de la Costilla de la Ballena en el 
Callao, a quien acusó de hechicera y que ejercitaba los sortilegios. 

Por lo visto, Bernabé Murillo pensó que no era justo que lo castiga-
ran solo a él. Por ello, aceptó creer en el poder del diablo y delató que 
eso lo sabían quienes utilizaron sus servicios, pero no les importó el tema. 
Nos llama la atención que a las autoridades inquisitoriales no les pareció 
importante ir por más sospechosos, porque no tenemos ninguna reac-
ción ante la declaración de Murillo. Entendemos que procesar a tantas 

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 17

personas hubiese generado un desgaste en los tribunales inquisitoriales. 
Sin embargo, se puede inferir de las declaraciones que era muy común 
cuestionar a Dios y la fe católica en los rituales y usar la hechicería como 
medio para la sanación espiritual.

En las declaraciones posteriores Bernabé Murillo cambió su tono con-
frontacional y solicitó la clemencia y la piedad del tribunal inquisitorial. 
Expresó que su declaración sobre el poder del diablo fue errada:

que no supo lo que le hauía dicho por la turbación con que estaba, y 
que creía hauía un solo Dios, a que dicho Señor Ynquizidor le respon-
dió anda con Dios hombre: a ora bienes con esso? Otro día los dirás, 
con cuia respuesta volvió este Reo a su cárcel mui desconsolado, di-
ciendo entre sí que Dios no desechaba al pecador arrepentido, que le 
pedía perdón, pareciéndole que no se le admitía la retractación que 
hacía, y que para declarar este erro, ha pedido Audiencia en estas dos 
víctimas Vizitas, que ha hecho el presente Señor Ynquizidor, y que en 
olras antesedentes, le manifestó hauía errado en la respuesta18.

Murillo argumentó que hizo su declaración en un momento de turba-
ción y que si mencionó a otras personas fue con el afán de decir todos los 
pecados que había cometido. Al parecer, su intención de que todos fueran 
castigados no funcionó, por lo que tuvo que recular y pedir la clemencia 
del tribunal. En esa línea, el tribunal inquisitorial decidió acusarlo porque 
siendo cristiano: 

ha osado sin temor A Dios nuestro Señor, despreciando la divina 
Justicia, y la que rectamente administra este Santo Oficio en grave 
daño de su conciencia, y manifiesto peligro de la condenación de su 
anima, heretical, y apostatar de nuestra santa feé cathólica, y sagrada 
Ley evangélica, pervirtiendo â los fíeles Cathólicos, y apartándolos de 
las buenas costumbres, haciendo con sus diabólicos dichos, y echos 
dar culto, y adoración al demonio con pacto explícito, y heretical 
blasfemia, quitando, y negando la debida adoración a nuestro Dios, 
Creador, y Redemptor, y Señor Jesuchristo, y â su santíssima Cruz, en 
que obro nuestra redención, con reincidencia dolosa, y premeditada 
en dichos delitos, por los que antes fue penitenciado en este Santo 
Oficio, y abjuró de vehementí en veinte y quatro de Diciembre de mil, 
setecientos, treinta, y seis, y prometió en dicha abjuración, que sí en 
algun tiempo viniese encontralo abjurado en ella, se le hubiese por 
relapso19.

18	A. H. N. Inquisición. Leg. 1656. Exp. 2. Año 1749. 
19	A. H. N. Inquisición. Leg. 1656. Exp. 2. Año 1749. 

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 418

De ser levemente sospechoso de la fe, Murillo fue confrontado por su 
pacto expreso con el demonio e idólatra formal. En su defensa20, expli-
có los señalamientos y el motivo de los ritos. Dijo siempre que creía en 
Dios, aunque era verdad que realizaba invocaciones al diablo. Por lo tan-
to, nuestro personaje admitió sus delitos y pecados; sin embargo, solicitó 
que aunque los hechos eran de:

grauedad, como se expone en la acusación; toda la vez, que por mi 
propio arbitrio, y de libre y espontánea voluntad vine, y comparesí 
en este Santo Tribunal para detestarlos, y declararlos, como lo tengo 
ejecutado pleníssimamente, sin reserua de calidad, ni circunstancia 
alguna, explicando lo más íntimo de mi corazón y de mis pensamien-
tos para manifestar toda la calidad y grauedad de mis delitos, y de mi 
verdadero, y firme arrepentimiento y propósito de la enmienda, ex-
presando todos los cómplizes, y modos, con que los he cometido, sin 
que â ello me impeliesse, otro algún temor, causa, ni motivo, que el 
de Dios nuestro Señor, y tratar de saluar mi alma pidiendo misericor-
dia; parece, que según las doctrinas de derecho, y práctica piadosa 
de este Santo Tribunal, me compete el beneficio de la impunidad, y 
que se me debe absoluer, y dar por libre21.

Asimismo, pidió que se le recluyera en un convento para mejorar su 
turbación y dejar de practicar las herejías, ya que tenía toda la intención 
de corrección, enmienda y arrepentimiento de sus errores. El acusado ya 
conocía el destierro y las dificultades que implicaba, de modo que solicitó 
una pena benigna, como el ser recluido en un convento, donde tendría 
obligaciones, pero también alimentos y cuidado espiritual.

Resulta interesante analizar los testimonios de los implicados y pen-
sar que su relación con la hechicería estaba normalizada entre todos los 
integrantes de la sociedad colonial. Al margen de la condición étnica, el 
tema era cultural, como lo afirma Carlo Ginzburg (2013, pp. 23-25). Esto 
quiere decir que los personajes implicados conocían el espacio físico, las 
plantas, los animales y lo que implicaba su uso. Además, conocían las ora-
ciones, el poder de los santos, la relación con Dios y con el diablo, etc. 
En sus declaraciones se evidencia que sabían más de lo que decían, pero 
eran cuidadosos de no poner en evidencia sus creencias y necesidades de 
recurrir a la vía prohibida para sanar sus males o retener al ser amado. Es 

20	En esta parte el relato de Bernabé Murillo se puede comparar al de Menocchio, quien 
señaló en el interrogatorio que «podría hablar tanto que se sorprendería», para luego afirmar 
que tuvo opiniones engañosas, pero el Espíritu Santo lo había iluminado (Ginzburg, 2013, 
p. 45). Sin duda, los dos personajes comprendieron que sus declaraciones complicaban su 
estado jurídico y podían ser condenados por herejes. Por ese motivo, decidieron recular y 
aceptar la importancia de Dios en sus vidas. 
21	A. H. N. Inquisición. Leg. 1656. Exp. 2. Año 1749.

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 19

decir, debían desviar la atención de los inquisidores y mostrar que estos 
actos eran parte de un embuste, una debilidad en la fe y no que estaban 
arraigados como parte de su cultura diaria. 

El Tribunal de la Santa Inquisición sentenció en 1749 a Bernabé Muri-
llo, quien tenía en ese momento 44 años. Señaló que el acusado tuvo trato 
con brujas que habían sido castigadas y que, a pesar de conocer sobre la 
fe cristiana, practicó pactos con el demonio, por lo que había cometido 
sortilegios hereticales. Era un hereje e idólatra formal y sospechoso de 
apostasía. Se le castigó a ser relajado, reprendido severamente y conmi-
nado. No se le podía considerar ignorante de la fe, porque era la segunda 
vez que era procesado. Por ese motivo, debía salir al día siguiente del auto, 
desnudo de cuerpo arriba, para recibir doscientos azotes y ser recluido 
perpetuamente en una cárcel. Se le confiscarían la mitad de sus bienes 
y se le obligó a comulgar una vez al año. Esta vez ni el arrepentimiento 
ayudó a Murillo de escapar del castigo del Santo Oficio.

Bennassar señala que la finalidad de los procesos y de la condena no 
promovían la salvación del alma del acusado; por el contrario, buscaban 
el bien público. Para ese fin, se generaban miedos que daban carta blanca 
para aterrorizar y reprimir a la gente (1984, p. 94). Sin embargo, en el siglo 
XVIII la Inquisición había perdido poder. No tenemos registrados casos de 
grandes torturas como en el Tribunal portugués en el Brasil, a través de los 
casos de Luzia Pinta (Daibert, 2012) y Pascoa Viera (De Castelnau, 2019). 

3. Conclusiones
A pesar de los miedos que generó la persecución del Santo Oficio, la 

práctica de lo prohibido continuó en los grupos plebeyos, debido a que 
era parte de su universo cultural, de su cotidianidad. Aunque la cultu-
ra dominante demonizó las prácticas culturales de los grupos plebeyos 
y trasladó sus categorías europeas sobre la hechicería al Nuevo Mundo 
para perseguir y acusar de idólatras a los indígenas y negros, estos grupos 
desafiaron la persecución y mantuvieron activos muchos elementos de su 
propio universo religioso. 

El caso de Bernabé Murillo nos demuestra que los servicios espirituales 
fueron muy requeridos. Esto le permitió mantener la fama y el prestigio 
de los brujos entre la comunidad afrodescendiente, mestiza y española 
del puerto del Callao, además de procurarle cierta acumulación de dine-
ro. Murillo consiguió vincularse sexualmente con algunas clientas, lo que 
generó el rechazó de las autoridades inquisitoriales, aunque lo más im-
portante fue el fortalecimiento de los vínculos en diferentes niveles y con 
diversos grupos étnicos, y el afianzamiento de lazos amicales. En su relato, 

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 420

Murillo comenta sobre los vínculos con personas mayores que fueron sus 
maestros, lo que nos revela rasgos de ancestralidad africana. 

Por otro lado, creemos que para el siglo XVIII la herejía no fue persegui-
da con tanto ahínco y dejó de ser un peligro social. Esta situación permitió 
que diversos personajes admitieran el uso de los servicios de los acusados 
sin ser interrogados o sancionados, porque creían en que esa vía era la 
correcta. De hecho, no se mencionó el nombre de los testigos en el pri-
mer proceso, lo que nos lleva a pensar en la repulsión que debió tener el 
Santo Oficio por las herejías que atentaban contra la fe católica, referidas 
a mujeres blancas que intercambiaban favores sexuales por hechizos de 
un hombre negro esclavo.

Si bien en el primer proceso Bernabé Murillo fue condenado al des-
tierro, esto no fue impedimento para seguir practicando la hechicería, al 
tiempo que afirmaba creer en el poder del diablo, pese a que luego se 
arrepintió de hacerlo. Sin embargo, nos revela que entendía perfectamen-
te la división entre lo permitido y lo prohibido por la Iglesia y que eso no lo 
atemorizaba. Por el contrario, siempre buscaba persuadir a sus clientes de 
sus poderes y solicitaba cosas para sus hechizos, como exigir a sus clientes 
que no creyeran solo en el poder de Dios. Creemos que su largo recorrido 
en la vida como esclavo, grumete, hechicero e integrante de una red de 
brujos le permitió desafiar a las autoridades inquisitoriales, quienes en la 
segunda instancia no lo consideraron neófito en la fe y ante sus declara-
ciones heréticas lo condenaron como un idólatra y hereje formal. 

Por último, Bernabé Murillo no era un caso aislado de vínculos con bru-
jas, ancestros, utilización de hierbas, muñecos, etc. Las diferentes culturas 
se mezclaron y ampliaron su nivel de conocimientos y creencias, lo que 
terminó rebasando los controles de la Iglesia.

Contribución de autoría
Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas cum-

plieron con todas las fases CRediT.

Fuente de financiamiento
Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPQ), Brasil.

Potenciales conflictos de interés
Ninguno.

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 21

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Alberro, S. (1988). Inquisición y sociedad en México, 1571-1700. Fondo de 
Cultura Económica.

Bennassar, B. (1984). (Comp.). Inquisición española: poder político y control 
social. Crítica.

Cardim, P. (2019). Os povos indígenas, a dominação colonial e as instân-
cias de justiça na América portuguesa e espanhola. En Â. Domingues, M. 
L. Chaves de Resende y P. Cardim (coords.), Os indígenas e as justiças no 
mundo Ibero-americano (sécs. XVI-XIX) (pp. 29-84). Centro de História da 
Universidade de Lisboa.

Castañeda Delgado, P. y Hernández Aparicio, P. (1989). La Inquisición de 
Lima (1570-1635). Tomo I. Demos.

Castañeda Delgado, P. y Hernández Aparicio, P. (1995). La Inquisición de 
Lima (1570-1635). Tomo II. Demos.

Castro, D. (2012). Santidad, falsa santidad y posesiones demoníacas en 
Perú y Chile. Siglos XVI y XVII / René Millar Carvacho. Desde el Sur, 4(2), 
125-136.

Cunill, C. (2017). Testigos. Max Planck Institute for European Legal History 
Research, Paper Series 2017-08.

Cussen, C. (2016). Martín de Porres. Santo de América. Instituto de Estudios 
Peruanos.

Daibert, R. (2012). Luzia Pinta: «Experiencias religiosas centro-africanas e 
inquisicao no século XVIII». Religare, 9(1), 3-16. 

Delemeau, J. (2019). El miedo en Occidente. Taurus.

De Castelnau, C. (2019). Páscoa Vieira, diante da Inquisição. Uma escrava 
entre Angola, Brasil e Portugal no século XVIII. Bazar do Tempo.

Feitler, B. (2019). Nas malhas da consciência. Igreja e inquisição no Brasil. 
Unifesp.

Ginzburg, C. (2013). O queijo e os vermes. Companhia das Letras.

Ginzburg, C. (2021). Os andarillos do bem. Companhia das Letras.

Gonzales Jauregui, Y. M. (2023). Lima colonial, ciudad negra, Siglos XVI-
XVII. Historia Caribe, 18(43), 263-295.

Gonzales Jauregui, Y. M., Gomes Di Iorio, R. y Rodrigues Pinheiro, L. F. 
(2024). El Santo Oficio y los afrodescendientes en el siglo XVIII. Desde el 
Sur, 16(3), e0046.

Gruzinski, S. (2014). La ciudad de México. Una historia. Fondo de Cultura 
Económica.

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)



Desde el Sur | Volumen 17, número 422

Iwasaki, F. (2918). ¡Aplaca, Señor, tu ira! Lo maravilloso y lo imaginario en 
Lima colonial. Fondo de Cultura Económica.

Mannarelli, M. E. (2004). Pecados públicos. La ilegitimidad en Lima, siglo XVII. 
(3.ª ed.). Flora Tristán.

Mello e Souza, L. de. (2002). Revisitando o calundu. https://historia.fflch.
usp.br/sites/historia.fflch.usp.br/files/CALUNDU_0.pdf

Millar Carvacho, R. (1998). La Inquisición de Lima (1697-1820). Demos. 

Millar Carvacho, R. (1998). Inquisición y sociedad en el virreinato peruano. 
Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú.

Millones, L. y Mayer, R. (2023). Cultos populares en el Perú contemporáneo. 
Instituto de Investigaciones y Desarrollo Andino (IIDA).

Murillo Velarde, P. (1791). Cursus juris canonici, hispani, et indici in quo, juxta 
ordinem titularum decretalium non solum canonicae decisiones... (3.ª ed.). 
Matriri, Typografhia Ulloae a Romane Ruiz.

Nowack, K. (2004). Un negro suyo le quiso matar con hechizos: Hechicería, 
sociedad y política en Lima de 1547. Indiana, 21, 195-238.

Palma, R. (1997). Anales de la Inquisición de Lima. Fondo Editorial del Con-
greso. 

Portugal, A. R. (2001). A inquisição espanhola frente à bruxaria andina: 
evangelização e resistencia. En H. Noejovich (ed.), América bajo los Aus-
trias: economía, cultura y sociedad (pp. 45-64). Fondo Editorial de la Pontifi-
cia Universidad Católica del Perú. 

Quiroz Chueca, F. (2007). Historia del Callao: de puerto de Lima a provincia 
constitucional. Pedagógico San Marcos.

Rosas Navarro, R. M. (2003). El tribunal de la Santa Inquisición y los negros 
esclavos en América. Hispania Sacra, 55(112), 535-568. 

Rosas Navarro, R. M. (1998). Los negros esclavos: adoctrinamiento y prácti-
cas de hechicería, brujería y superstición. Allpanchis, 40 (72), 97-136.

Sánchez, A. (1991). Amancebados, hechiceros y rebeldes (Chancay, siglo 
XVIII). Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de las Casas.

Urra Jaque, N. (2014). La persecución de las actividades mágicas por el 
Tribunal Inquisitorial de Lima, siglo XVIII. Diálogo Andino, 43, 91-100.

Urra Jaque, N., Rodríguez, J. M. e Insulza, M. F. (2015). Un estudio de hechi-
cería amorosa en la Lima virreinal. Revista Atenea, 509, 245-268.

FUENTES PRIMARIAS

Archivo Histórico Nacional de Madrid.

Inquisición.

Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas



Desde el Sur | Volumen 17, número 4 23

Yobani Maikel Gonzales Jauregui es doctor en Historia. Profesor de His-
toria de América colonial en la Universidade Federal de São João del-Rei. 
Integrante del grupo de investigación de historia del derecho del Institu-
to Riva-Agüero de la Pontificia Universidad Católica del Perú. Director del 
grupo de investigación Labor Negro.

Fernando Arturo Vera Cahuas es estudiante de Turismo en la Universi-
dade Federal de Juiz de Fora. Becario de la coordinación de Turismo en la 
misma universidad e integrante del grupo de investigación Labor Negro. 

Recepción: 1/4/2025 
Aceptación: 31/8/2025

«Es que Dios lo podía todo, y que el Diablo no podía más; pero que creía también, que el Diablo 
en qualquier cosa podía lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechicería colonial (1733-1744)


