Desde el Sur | Volumen 17, nimero 4, Lima; pp. 1-23 | DOI: 10.21142/DES-1704-2025-0102

«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia mas;
pero que creia también, que el Diablo en qualquier cosa
podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria
colonial (1733-1744)

Yobani Maikel Gonzales Jauregui*

Universidade Federal de Sao Joao del Rei. Sdo Joao del Rei, Brasil. / Pontificia Universi-
dad Catdlica del Pert. Lima, Peru

mathias2008@hotmail.com

ORCID: 0000-0003-2847-5641

Fernando Arturo Vera Cahuas

Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de Fora, Brasil
arturoveracahuas@gmail.com

ORCID: 0009-0001-7529-642X

Citar como: Gonzales Jauregui, Y. M. y Vera Cahuas, F. A. (2025). «Es que Dios lo podia
todo, y que el Diablo no podia mas; pero que creia también, que el Diablo en qualquier
cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744).
Desde el Sur, 17(4), e0102.

RESUMEN

El caso de Bernabé Murillo muestra a un esclavo que
transgrede los espacios del catolicismo colonial y las re-
laciones interétnicas aparentemente no permitidas. Este
personaje fue procesado en dos oportunidades por la In-
quisicion. La primera vez fue condenado al destierro y en
la segunda como iddlatra y hereje, porque se comprobd
gue no era un nedfito en la fe y tenia pleno conocimiento
de sus transgresiones, como valorar el poder del diablo y
colocarlo al nivel de Dios. La red de clientes tan diversa que
tenia revela que los usos de la hechiceria eran transversa-
les a todos los grupos sociales. Sin embargo, en el siglo
XVIII la Inquisicién tuvo otra légica de preservacion de la
fe y decidié no perseguir a los implicados en la hechiceria.

* Autor corresponsal: Yobani Maikel Gonzales Jauregui, Universidade Federal de Sao Joao
del Rei. Sdo Joao del Rei, Brasil. Correo: mathias2008@hotmail.com

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 1



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

Finalmente, cuestionamos la efectividad del proceso de
evangelizacion. Creemos que un espacio como el Callao
ayudo a recrear estos usos herejes, porque el control reli-
gioso fue difuso.

PALABRAS CLAVE
Esclavitud, Bernabé Murillo, Santo Oficio, hechiceria,
Callao

ABSTRACT

The case of Bernabé Murillo demonstrates a slave
transgressing the spaces of colonial Catholicism and see-
mingly prohibited interethnic relations. This individual
was prosecuted twice by the Inquisition, being condem-
ned the first time to exile and then as an idolater and here-
tic because it had been proven that he was not a neophyte
in the faith and was fully aware of his transgressions, va-
luing the power of the devil and placing him on the level
of God. Likewise, his network of clients was diverse and
reveals that the uses of witchcraft were transversal to all
social groups. However, by the 18th century, the Inquisi-
tion had a different logic for preserving the faith, deciding
not to persecute those involved in witchcraft. Finally, we
question the effectiveness of the evangelization process;
we believe that a space like Callao helped recreate these
heretical practices because religious control was diffused.

KEYWORDS
Slavery, Bernabé Murillo, Holy Office, witchcraft, Callao

Introduccién

La poblacién africana y afrodescendiente estuvo bajo la jurisdiccion
del Santo Oficio, y sus actitudes y acciones contra la fe fueron perseguidas
y castigadas con severidad. A pesar de que en varias ocasiones esta co-
munidad fue considerada nedfita en la fe, al momento de ser sentenciada
este tema quedo de lado y sus integrantes fueron reprendidos con el mis-
Mo rigor que otros grupos étnicos’.

1 Serge Gruzinski sefala que los negros y mulatos no dudaron en transgredir las
prohibiciones de la religion, a propdsito, o por desesperacion: «Blasfemias, negaciones,
practicas magicas nutren los archivos de los inquisidores que persiguen oraciones a la luna,
tatuajes corporales, pactos con el diablo, ventriloquia o aun el uso de varas para buscar
tesoros» (2014, p. 359).

2 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

En esa linea, nos interesa revisar el caso de Bernabé Murillo, quien fue
procesado dos veces por el tribunal inquisitorial durante la primera mi-
tad del siglo XVIII. Su proceso y lo relatado por los diversos testigos nos
revelan la astucia de un esclavo? que quiebra los patrones del catolicismo
colonial, al utilizar hierbas, munecos, rezos, bafos de florecimiento, etc.
Al parecer, su paso como grumete y sus relaciones con los hechiceros?
del Callao le permitieron encontrar una salida a sus necesidades, que no
necesariamente eran econémicas, sino también de satisfaccién sexual.

El presente trabajo busca demostrar la existencia de una cultura popu-
lar que resistié sin importar el rechazo de los sectores dominantes hacia
elementos culturales independientes de su control. Estos ritos mantuvie-
ron algunos rasgos de africanidad y se dinamizaron con otros componen-
tes propios del nuevo espacio.

Buscamos alejarnos de las ideas que piensan que las précticas popu-
lares como la hechiceria o la brujeria® eran producto de gentes con men-
talidad primitiva® (Millar, 1998, t. lll, p. 366). En esa linea, compartimos la
opinién de Carlo Ginzburg, quien sefiala que, durante mucho tiempo, la
cultura de las clases subalternas ha sido vista como parte del folclore y
que solo estudiando las culturas primitivas se reconocié que esos grupos
definidos paternalistamente como inferiores de pueblos civilizados po-
seian cultura (Ginzburg, 2013, pp. 2-3).

Nuestro segundo interés es analizar la diversidad de clientes que uti-
lizaron sus servicios, ya que ello permite entender que la hechiceria tenia
un uso étnico transversal y de género, al demostrar que los intercambios
culturales entre los diversos grupos de la sociedad colonial ocurrieron
de forma cotidiana y que los rasgos de africanidad se mantuvieron en el
tiempo.

El caso de Murillo nos hace ver, entre su primer y segundo proceso,
una red muy amplia de clientes, lo cual result6 un serio problema para el

2 Para la sociedad colonial, lo negro era identificado con lo negativo. Por ejemplo, la
monja Luisa Benitez declaré que el diablo queria tener relaciones con ella y que se habia
transformado en un negro (Castro, 2012, p. 136).

3 La hechiceria fue definida inicialmente como magia y se dividié en blanca y negra. Como
lo mencionan Paulino Castafieda y Pilar Herndndez, la magia negra era el arte de entrar
en relacién con el demonio a consecuencia de un pacto establecido, y de servirse de su
cooperacidn para producir efectos de orden prenatural (1995, pp. 330-331).

4 La brujeria, segun Castafieda y Herndndez, era sinébnimo de magia negra. Se fortalecio la
creencia en brujas a partir de la bula papal Summis desiderantes affectibus del papa Inocencio
VIII, que fue utilizada por la Inquisicidn para la persecucion (1995, pp. 332-333).

5 El cronista Polo de Ondegardo definia a los hechiceros como «personas de poca
estimacion y pobres». Ademas, sostuvo que el oficio de hechicero era bajo y vil: «era bien que
lo usase gente baja y como son muchos los pobres y viejos, asi son muchos los hechiceros»
(1906, p. 469).

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 3



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

Santo Oficio. En el primer proceso, esta institucion decidié proteger las
identidades de las mujeres, porque varias de ellas eran blancas, y solo apa-
recen denominadas como testigos. Esto constituye una diferencia notable
con el segundo proceso, donde los nombres se colocaron sin problemas.

Por otro lado, la revisién de los procesos inquisitoriales nos puede re-
velar mas sobre el proceso de evangelizacién y cuestionar su efectividad.
Por ejemplo, la supervivencia de algunas practicas ancestrales africanas
que se mantuvieron en el Peru colonial. En el caso presentado de Bernabé
Murillo se realizé una referencia a personas mayores® como los iniciadores
de este personaje en la hechiceria, un elemento africano que resalta la
ancestralidad.

El uso de munecos y tabaco nos revela que la relacién con la natura-
leza era vital dentro de su universo cultural. Por ese motivo, Celia Cussen
sefala que es un desafio establecer las continuidades en las practicas de
curacién entre Africa y Lima, porque sus habitos se mezclaron con los eu-
ropeos e indigenas, y existian similitudes en el uso de plantas medicinales
(Cussen, 2016, p. 108). A esto le sumamos que algunas practicas, como la
aceptacién de otros dioses o0 santos que se incorporaban a su conjunto de
creencias, eran frecuentes en las sociedades africanas e indigenas. Apa-
rentemente, esto imposibilita el hallazgo de africanidad en estos ritos o
procesos de curacion.

Para las autoridades civiles y eclesiasticas, era de suma importancia
ejercer un control sobre las actividades de los integrantes de cada estra-
to en la sociedad colonial. Si bien la dominacién no era férrea y existian
las valvulas de escape, el temor a una rebelién o cualquier elemento que
pudiera subvertir el orden estaba muy presente y determinaba las accio-
nes represivas de los diversos poderes coloniales. Asi, una mala evange-
lizacién podria generar un fortalecimiento de las creencias previas de los
pueblos plebeyos y, de paso, una recreacién de sus identidades, lo que
activaria un rechazo al grupo dominante y un apartamiento del cauce
de dominacidn. Por eso era comun llevarlos a juicio e identificar sus ac-
ciones, relaciones étnicas y sociales. Teniendo en cuenta que procesar a
la poblacion plebeya no generaba intereses econédmicos, el interés por
ellos pasaba por l6gicas de control social, considerando que la hechiceria
y quienes la practicaban estaban entre los temores mas comunes en las
sociedades de Antiguo Régimen. Por ejemplo, Carlo Ginzburg nos pre-
senta el caso de los benandanti, practicantes de un culto a la fertilidad

6 La presencia de personas mayores fue muy comun, como lo revela el caso de Paula de
Molina, quien menciond que tenia un maestro en el barrio de Maranga en el Callao (Gonzales
etal., 2024, p. 13).

4 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

agricola que luchaban contra las brujas y los hechiceros. Para el Tribunal
del Santo Oficio, los benandanti eran brujos y, por lo tanto, los persiguid.
Incluso uno de los encausados, llamado Toffolo, percibia que sus activi-
dades eran contrarias a la doctrina de la Iglesia y se atormentaba por eso
(2021, p. 104). Por ultimo, la radicalidad de las investigaciones no terminé
en sanciones, como afirma Ginzburg, porque ningun proceso contra los
benandanti tuvo una condena de la Inquisicién.

En resumen, creemos que las practicas curativas eran comunes a mu-
chos estratos sociales. Debe tenerse en cuenta que se vivia en una socie-
dad que cada cierto tiempo tenia rebrotes de viruela, sarampién, influen-
za, tifus, colera, difteria, etc., y que, como lo afirma Laura de Mello e Souza
para el caso brasilefio, la presencia de la hechiceria colonial estaba ligada
a las necesidades del dia a dia, ya que buscaba soluciones para proble-
mas concretos (2002, p. 16). Asi, la poblaciéon de Lima colonial recurria a
la curacion con hierbas y la oracién como medios de sanacién. Sobre este
punto, Fernando Iwasaki afirma que los espaioles, negros, mulatos y bo-
zales compartieron diversos espacios de la vida doméstica, por lo cual era
I6gico que mezclasen el dominio del imaginario; en este caso, el curativo
(Iwasaki, 2018, p. 154).

Discrepamos, por ello, de la visidon de otros autores, porque calificar la
hechiceria entre los grupos plebeyos como una practica diabdlica es con-
tinuar con el patrén de exclusién que escribe la historia desde la 6ptica
cultural del grupo dominante. Es cierto que la inconformidad se expres6
de diversas formas y la violencia fue la marca de esta relacion.

1. Los procesos contra el esclavo Bernabé Murillo

Bernabé Murillo era un negro criollo natural del Callao’. Era esclavo de
Francisco de Otdrola, nombre con el que también se conocia al procesa-
do. Creemos que es central destacar que su espacio geografico de activi-
dades era el puerto del Callao, donde el control religioso era mas difuso
y las personas tenian mayor libertad para sus practicas hechiceriles. Asi
lo demuestra el caso de Paula de Molina, una pescadora con una red de

7 Nuestro personaje, al igual que Paula Molina (Gonzales et al., 2024), ejercié sus actividades
de hechiceria en el puerto del Callao. Creemos que el catolicismo no se vivia o controlaba
de la misma forma en todos los espacios coloniales, ni tampoco la presencia hispanica era
homogénea. Por tanto, los aportes culturales de los africanos tuvieron que ser diversos. Esto
quiere decir que los comportamientos religiosos que se vivian en Lima no se replicaron en
todas sus formas en el puerto del Callao. Esta idea no solo la podemos utilizar para el tema
religioso. Por ejemplo, Francisco Quiroz sefala que las restricciones gremiales que afectaban
a la ciudad de Lima podian ser obviadas con relativa facilidad en el Callao (Quiroz, 2007,
p. 114).

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 5



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

clientas afrodescendientes que buscaban retener al ser amado (Gonzales
etal., 2024).

Como ya se indicd, nuestro personaje fue llevado a proceso inquisito-
rial dos veces. El primer proceso data de 1733 y lo acusé de ser un negro
curandero por varios testigos, principalmente mujeres blancas. El segun-
do proceso fue iniciado en 1744 y tuvo solo dos testigos hombres. En la
primera acusacion el Santo Oficio lo procesé por supersticion, sortilegios
hereticales y pacto expreso con el demonio, tras la declaracién de 15 per-
sonas en su contra en el proceso sumario. Por el contrario, en el proceso
de Paula Molina (Gonzales et al., 2024) la procedencia étnica de los testi-
gos fue diversa?, lo que nos indica que la consultoria espiritual traspasaba
a los diversos grupos étnicos y clases sociales.

El delito por el cual se condend a Murillo fue la supersticién, que con-
sistia en:

rendir culto a quien no se debe o se hace de forma indebida a quien
si se debe. Asi pues, puede ser de dos clases. Por una parte, el culto
rendido a Dios en forma inadecuada, y que puede ser de tres tipos:
falso, y por tanto supersticioso, seria, por ejemplo, dar culto a Dios
con ceremonias del Antiguo Testamento; superfluo, el que se hace
con ceremonias que no conducen en absoluto a la gloria de Dios;
y, por ultimo, indecente cuando se da culto con palabras, hechos
y cosas que son mas apropiadas para su ofensa que para su gloria.
Por otra parte, la supersticion, que da falsos dioses al culto debido
al verdadero Dios, adopta las formas de idolatria, adivinacién y vana
observancia (Rosas, 2003, p. 543).

El documento expresaba una duda sobre la condena que debia recibir
el procesado Murillo: habia que tomar en cuenta que era descendiente de
negros bozales y, por lo tanto, nedfito en la fe, “no tenia radicada nuestra
santa fe y suficiente yntruccion de ella, y como tal deberia gozar de los
privilegios de los indios™. Sin embargo, el resultado de los dos procesos
no deja duda de que esta indicacién no se tomé en cuenta, ya que Berna-
bé Murillo fue procesado en 1733 y en 1744, y fue condenado en las dos
ocasiones. Ello nos lleva a pensar que era muy comun la reincidencia entre
las personas dedicadas a estas practicas, porque era una forma de vida;

8 El caso de la mestiza Lorena Vilchez también nos reafirma la existencia de una red de
clientes étnicamente muy diversa. A ella la acusaron de hechicera y los testigos (exclientes)
fueron mestizos e indigenas. Esto nos parece importante, porque Lorena vivia en Yauyos y,
porlo tanto, la ausencia de negros era notoria. Lo que intentamos decir es que la composicién
de los clientes tiene que ver con el espacio y sus habitantes. Se puede revisar el caso de
Lorena Vilchez en el Archivo Histérico Nacional. Inquisicion, leg. 1656, exp. 1.

9 Archivo Histérico Nacional. Inquisicidn. Leg. 1656, exp. 2. 1749.

6 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

en ella no solo se ganaba dinero, sino también estaba la idea del prestigio
social ganado en su comunidad con la curanderia.

Murillo atendia a espanolas, mestizas, negras y mulatas. Segun las tes-
tigos, se ufanaba de conocer a «todas las bruxas del Callao y que tenia los
dias sefalados, en que veia las del callején del Guarapo, y a las de la Cruz
Blanca»'®. Ademas, sabia cudl de sus clientes habia sido maldecida. Por
ejemplo, la testigo nimero 8, una espanola casada, aseguré que un negro
de la Hacienda Bocanegra la habia maldecido y que nuestro personaje
prometio librarla de dicho mal sin pago alguno, por ser su paisana. En el
ritual Murillo la obligé a quitarse el rosario, usé dos cuyes para la limpieza
y, ademas, le exigié acceder a tener contacto carnal. Ella se negé, lo que
motivé que fuera maldecida y atacada verbalmente.

Al parecer, para Bernabé Murillo cobrar por sus servicios a cambio de
sexo era muy comun. Asi lo hizo saber la testigo 9, una mujer cuarterona,
con quien tuvo tres contactos carnales, lo que nos permite entender que
Murillo no solo buscaba mantener un estatus, sino también satisfacer sus
apetitos sexuales. Esto fortalece nuestra idea de que no se realizaban las
practicas de hechiceria necesariamente por dinero; existian otros intere-
ses en juego, incluso el prestigio social.

En cuanto ala creencia en el dafio y los maleficios era una practica muy
comun. La recurrencia a personas que podian curarlos les permitia esta-
blecer lazos amicales, asi como deshacer hechizos de otros personajes.

Se puede visualizar que no existia interés de parte del Santo Oficio en
perseguir estas redes de brujeria' que mencioné Murillo. Caso contrario
sucedié en el siglo XVI, cuando el clero secular tuvo a su cargo las persecu-
ciones contra las practicas de hechicerias; por ejemplo, el caso fechado en
1547 y analizado por Kerstin Nowack (2004), cuyo protagonista fue Simén,
negro esclavo de Francisco Sanchez, médico cirujano de la capital virrei-
nal. En el proceso se buscd y procesé al curandero indigena Juan Poma'y
a una indigena de nombre Yangue, quienes ayudaron a Simén a asesinar
a su amo. Los tres fueron procesados y condenados a muerte. La violen-
cia empleada contra estos tres personajes buscaba ejemplificar y disuadir
las practicas paganas en el temprano Peru colonial. Simén murié acribi-
llado por unas tenazas y un garrote, mientras que Poma y Yangue fueron

10 Archivo Histérico Nacional. Inquisicion. Leg. 1656, exp. 2. 1749.

11 Casos distintos se pueden rastrear en el siglo XVII, cuando se observa la radicalidad de la
Inquisicion en perseguir cualquier muestra de herejia. Por ejemplo, Daniel Castro nos relata
el caso de Luisa Melgarejo, quien fue absuelta por el Santo Oficio por haber declarado a favor
de Santa Rosa (2012, p. 128).

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 7



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

llevados a la picota y asesinados por usar hechizos para matar a Francisco
Sanchez (Nowack, 2004, pp. 217-220).

La crueldad del castigo con estos integrantes de la plebe fue brutal,
pero si la ubicamos en el contexto en que se desarrollé el proceso, tendria
una légica dentro del grupo dominante. Era un momento de mucha con-
vulsién social por la guerra de los encomenderos y una posible rebelion
de negros e indigenas no era una posibilidad muy lejana. En este sentido,
que dos indigenas y una negra fueran castigados con tanta rudeza solo
tiene una explicacion, se buscaba atemorizar a los que realizaban estas
précticas refiidas con la fe catélica y dejar en la retina publica que la re-
presion contra alteraciones del orden seria reprendida con similar dureza.
Sin embargo, estas formas de relacionamiento entre los diversos grupos
étnicos fueron cotidianos a pesar de la persecucidn, tanto que dos siglos
después Bernabé Murillo fue procesado dos veces por el mismo delito,
pero su sentencia no tuvo el rigor que recibié la de Simén, Juan Pomayy la
india Yangue.

Asimismo, es vital entender que los tres siglos de dominacién colo-
nial no fueron uniformes. Asi, para el siglo XVlll ya varios indigenas habian
sido procesados por el Santo Oficio, a pesar de que estaban fuera de su
jurisdiccion. Pedro Cardim sefala que fueron mas blandos con la pobla-
cién indigena, por considerarla nedfita en la fe cristiana (2019, p. 43). Por
su parte, Jean Delemeau sostiene que los esclavos utilizaron los simbolos
catdlicos en dos niveles: exteriormente significaban su integracién en la
sociedad esclavista y, en profundidad, su rechazo colectivo a ella (2019,
p.331).

Segun Solange Alberro, la hechiceria era una forma de ejercer la vio-
lencia tanto de los negros como de los mulatos; era donde se atestiguaba
una voluntad de rechazo mas o menos consciente contra la dominacion
que se ejercia sobre ellos. También existia la violencia defensiva que cons-
tituyd una respuesta a las agresiones y los maltratos que recibian de sus
duenos (1988, p. 464).

Retomando a nuestro personaje, el primer proceso en contra de Ber-
nabé Murillo tuvo 15 testigos. Todos habian requerido su trabajo y varios
se acercaron a él a través de otros contactos que ya conocian su fama de
hechicero; fue recomendado por espafoles, indigenas o afrodescendien-
tes. En su declaracién Murillo sefalé que sus padres fueron esclavos bo-
zales, no tenia hijos, y fue bautizado y confirmado por la Iglesia. Aprendié
el oficio de zapatero y luego se hizo marinero, por lo que viajé constan-
temente a Pisco y Chile en calidad de grumete. Ademads, declaré que nin-
gun familiar habia sido procesado por el Santo Oficio y su relacién con

8 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

las supersticiones se origin6é cuando era joven y buscaba el amor de una
mujer cuarterona, por lo que recurrid a un viejo curandero negro. De él
aprendié'? a usar el cuy y las yerbas, y con el tiempo se gand la fama de
curandero. En ese camino su fama se acrecentd y una mujer espanola le
ofrecid quinientos pesos para comprar su libertad a cambio de su ayuda
por traer a su amistad ilicita.

Bernabé Murillo no solo tenia ganada la fama de curandero, sino tam-
bién de ser un esclavo belicoso que fue encerrado por su amo en una
panaderia. Posteriormente, su amo enfermé y él fue responsabilizado de
haberle realizado un maleficio. Es decir, su fama de hechicero ya era cono-
cida en el Callao, al igual que su desprestigio.

Finalmente, el abogado defensor de Murillo declaré ante el Santo Ofi-
cio que no estaban probadas las denuncias de los testigos y que la mo-
tivacion de su defendido para utilizar la hechiceria no era otra cosa que
conseguir mujeres para satisfacer sus deseos carnales. Ademds, cada vez
que usaba las yerbas, siempre andaba borracho, ya que era la Gnica forma
que tenia para tomar valor y realizar los dichos sortilegios. Por ello, solicité
al Tribunal del Santo Oficio que fuera moderado con la pena. La sentencia
del Santo Oficio, dictada en noviembre de 1736, condend a Bernabé Mu-
rillo por supersticioso e idolatrico. Fue desterrado a la isla de Piedra del
Callao, luego de ser azotado y sufrir la confiscacion de sus bienes.

En el segundo proceso de 1744, Bernabé Murillo sufria aun el destie-
rro, pero eso no fue impedimento para volver a utilizar sus conocimientos
espirituales y de consejero del amor. Fue denunciado por Joseph Javier
Estacio ante las autoridades del Santo Oficio, al igual que por el cuarterén
Pedro Joseph de Uzeda, de 24 afios, soldado en el puerto del Callao.

2, Los testigos contra Bernabé Murillo en el primer proceso de
1736

Los testigos eran piezas centrales en los diversos juicios civiles o ecle-
siasticos, «por cuanto sus deposiciones constituian pruebas a las que
debian recurrir tanto los litigantes para probar sus intenciones, como los
jueces para acercarse a la verdad y dictar sus sentencias» (Cunill, 2017,
p. 1). De esta forma, los testigos dinamizaban el aparato juridico colo-
nial. Segun René Millar, en el proceso inquisitorial los testigos inhabiles

12 Este dato resulta revelador si pensamos en las herencias culturales africanas, en las
cuales la ancestralidad y el respeto por las personas mayores como maestros o iniciadores
en practicas de hechiceria era muy comun. Por ese motivo, creemos que un analisis mas
exhaustivo de los testimonios de los hechiceros y de los clientes nos pueden ayudar a
conocer como los elementos culturales de los esclavos se mantuvieron durante el periodo
colonial.

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 9



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

estaban muy restringidos: solo lo eran los impuberes, los faltos de juicio y
los enemigos mortales del acusado (Millar, 1998, p. 44). Las demas perso-
nas, al margen de su condicién juridica, si podian ser testigos. Sin embar-
go, para Pedro Murillo Velarde (1791), los esclavos no podian ser testigos
en los juicios civiles, algo que no necesariamente se cumplia.

Es importante reconocer que los testimonios recogidos estaban filtra-
dos y, en varios casos, direccionados por los inquisidores. Creemos que
eso no los invalida y tampoco, como afirma Mannarelli, que estas decla-
raciones tienen un sesgo y una vision masculina del mundo (1999, p. 12).
Por el contrario, los diversos testimonios nos permiten conocer la visién
de mundo del sector popular, una creencia acentuada en los poderes de
personajes conocidos, y en las propiedades de las plantas, y que eso no
necesariamente estaba refiido con la creencia en Dios. Como lo afirma
Carlo Ginzburg, el desfase entre la imagen propuesta por los jueces en
los interrogatorios y la que al final ofrecian los acusados y testigos nos
permiten alcanzar un estrato de las creencias genuinamente populares
(2021, p. 8).

Al revisar este caso, nos queda la idea de que los testigos no nece-
sariamente pertenecian a un mismo grupo étnico. Esto quiere decir que
la composicidn étnica de quienes requerian servicios espirituales de los
procesados por hechiceria era muy diversa, ya que los problemas amo-
rosos y matrimoniales eran transversales a los diversos grupos sociales.
Por ese motivo, buscaban desesperadamente ayuda en estos personajes
que ya tenian un estatus ganado entre la poblacion. Es imposible pensar
que los clientes llegaron de la nada, sin conocimiento de la efectividad
de los hechizos, considerando que las consultas no duraban una sola vez:
algunos clientes tenian un trato familiar con los procesados. Como hemos
mencionado, las formas que tenia Murillo para cobrar por su trabajo no
eran solo econdémicas. El aprovecharse sexualmente de sus clientas pudo
abonar en las denuncias en su contra.

No solo las mujeres buscaban ayuda en la hechiceria: también existian
hombres que lo hacian. Toda la sociedad usaba estos mecanismos parale-
los a la fe cristiana, lo que nos permite cuestionar la idea de autores como
Caro Baroja y Millar, quien senalaba que creer en hechicerias o practicarlas
es propio de clases que poseen una concepcion primaria y elemental del
mundo (Millar, 1998, p. 366). Sin embargo, la relacidn de los testigos en los
dos procesos presentados nos revela una variedad étnica y social, lo que
indica, como lo hemos mencionado, el uso de caminos alternos o parale-
los al universo cristiano.

10 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

Por otro lado, nos preguntamos: ;qué llevaba a las personas a denun-
ciar a quienes les habian brindado servicios espirituales? Bruno Feitler
afirma que la Inquisicién trabajé con la pedagogia del miedo, no tanto
porque no se denunciara a la persona infractora, sino por lo que poste-
riormente sucederia en la vida espiritual de los testigos (Feitler, 2019,
pp. 252-253). Ese miedo por las consecuencias del castigo divino termina-
ba siendo central para la denuncia de los hechiceros.

A continuacién, la lista de consultores del primer proceso contra
Murillo.

TABLA 1. Testigos del primer proceso contra Bernabé Murillo (1736)

N/I Femenino Espafiola/Criolla[?]  Natural del Soltera N/I 25 afios
Reino de Chile

N/I Femenino Mestiza N/I Viuda N/I 31 afios
N/I Femenino India N/I (asada N/I 21 afios
N/I Femenino India N/I (asada N/I 24 afios
N/I Masculino  Cuarterén (asado N/I 34 afos
N/I Femenino Espafiola/Criolla[?] Natural delima Soltera N/I N/I
N/I Masculino  Espanol N/I N/I Soldado N/I
N/I Femenino Espafiola (allao (asada N/I N/I
N/I Femenino Cuarterona N/I Soltera N/I 18020 afos
N/I Femenino Cuarterona N/I (asada N/I 30 afos
N/l Femenino El;z;terona azam- y:(;ﬂ:r e Gua- . cada N/I 30 afios
N/I Femenino Mulata Natural deLima  Casada N/I N/I
N/I Masculino  Zambo Natural deLima  Casado 5;%?;::2 35 afios
N/I Femenino Mulata Natural deLima  Casada N/I 26 afos
N/I Femenino  Espariola/Criolla [?7] :loa(tjl;rg:lﬂgoPuer— Viuda N/I 19 afios

Nota. Fuente: Archivo Histérico Nacional. Inquisicion. Leg. 1656. Exp. 2. Afio 1749.

Los testigos contra Murillo no fueron identificados por el Santo Ofi-
cio; solo se recogieron informaciones sobre su género, categoria étnica,
procedencia geogrifica, estado civil y edad. Como mencionamos lineas
arriba, la composicién de los testigos era multiétnica; ello confirma el uso
de la hechiceria transversal al género, lo social y lo étnico. Por lo tanto,
para las autoridades al parecer bastaba con enjuiciar solo al responsable

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 1



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

directo y no a todos los que usaron los servicios de Bernabé Murillo. Asi-
mismo, la ausencia de los nombres no era gratuita, porque cinco testigos
eran espafoles y cuatro eran cuarterones, lo que representaba mas del 50
% del total. Esto nos lleva a concluir que el Santo Oficio buscé proteger la
identidad de las testigos para evitar suspicacias sobre el uso regular de la
hechiceria en grupos que deberian ser catélicos.

Por ejemplo, la testigo 8 fue descrita como espafiola y denuncié que
Murillo le ofrecid sus servicios para curarse de un maleficio, pero que no
le cobraria por ser su paisana. Sin embargo, el procesado intenté cobrarse
el trabajo buscando:

tener acto con ella; y que resistiéndose ela con que el trato havia sido
de pagdrselo en plata, se enojé este Reo, y passado mds de un afio,
llegé a la puerta de su casa diciéndola con palabras desvergonzadas,
que si havia un Dios, que la havia criado, en los Cielos, él era otro Dios
en la tierra, que podia matar, y quitar la vida'.

El haberla curado de sus males y no obtener nada a cambio motivé
que Murillo buscara la forma de cobrar por su trabajo. Sin embargo, su
descontrol, segun la testigo, lo llevd a blasfemar reiteradas veces. Eso le
generé temor, buscé ayuda en Dios y dijo que iba a acusarlo ante el comi-
sario del Santo Oficio.

El procesado no fue cuestionado en su labor como hechicero. La pro-
pia testigo sefald que fue sanada de sus males y durante un afno todo es-
tuvo en paz. No existi6 la necesidad de la mujer espafiola en denunciarlo;
solo cuando intentd violentarla sexualmente y la agredié de forma verbal
se decidié a denunciarlo ante el tribunal inquisitorial.

En esa misma linea aparece la testigo 9, una mujer cuarterona de 18
a 20 anos, que utilizé los servicios de Murillo para mantener la amistad
ilicita que tenia con un hombre. En su declaracion sefialé que durante el
ritual el procesado le pidi6:

desnudarse de toda vestidura de su cuerpo, la dixo, que no creyesse
en Dios ni trajesse a su memoria ningun Santo y diciendo algunas
palabras que ella no entendié, la pidié unos Reales y después quiso
violentarla a tener acto carnal™.

Desafortunadamente, la testigo no declaré si accedi6 al pedido de Mu-
rillo, aunque al parecer si lo hizo, porque relaté que continué con el ritual;

13 A. H.N. Inquisicion. Leg. 1656. Exp. 2. Ao 1749.
14 A. H. N. Inquisicion. Leg. 1656. Exp. 2. Afio 1749.

12 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

la discrepancia con el procesado ocurrié cuando le pidié no creer en Dios
y ella le dijo que si creia.

Por otro lado, la testigo 10, una mujer casada y cuarterona de 30 anos,
también requirié de sus servicios y tuvo “tres actos carnales con ella en
tres ocasiones; y esto era para darle fortuna”'®. Este mismo hecho ocurrié
con la testigo 15, quien confesd que el procesado “la refregada todo el
Cuerpo, le dijo que el mal la havian echo en sus partes; y com su boca le
Chupd con gran fuerza en ellas, mazcando este Reo, sin saver la Testigo,
qué era lo que mazcaba'.

El procesado Bernabé Murillo utilizaba sus conocimientos curativos
no solo para sanar a sus clientas, sino para satisfacer sus deseos sexuales,
con la promesa de fortuna y amor. Creemos, por ello, que los inquisidores
decidieron ocultar la identidad de las testigos para no perjudicarlas ante
la sociedad y la moral de la época, ya que varias de ellas eran casadas y
tuvieron encuentros intimos con el procesado, un esclavo negro, en un
hecho que suponemos como un escandalo que no debia trascender. Es-
tas mujeres blancas no solo transgredieron los espacios de la fe catélica
al usar la hechiceria, sino que, ademas, mantuvieron relaciones sexuales
fuera del matrimonio con alguien considerado socialmente inferior.

Los demas testigos mencionan la permanente invocacién a santos'’,
demonios y a Lucifer. Asimismo, Murillo hacia el pedido permanente de
que no usaran el rosario durante los rituales y que no contasen a nadie lo
que habia pasado. Al describir los elementos del ritual mencionan el uso
de muiecos, aguardiente y tabaco.

Un tema que nos resulta interesante es que las testigos 2 y 3 recurrie-
ron a nuestro personaje para anular los hechizos que le habian realizado al
hermano de la primera y a la propia indigena, que era la testigo 3.

En dichos testimonios se comentaba que les realizaron maleficios uti-
lizando munecos en forma de marinero, hechos con sebo y con huesos de
las huacas de los antiguos. Estos mufecos eran enterrados en las casas de
las victimas para un efecto rapido. Si eran encontrados, se buscaba a otro
hechicero para combatir los maleficios. Ello nos demuestra una vez mas
que el uso de la hechiceria estaba arraigado en la poblacién colonial, que
el temor a Dios solo llegaba cuando surgia algun problema.

15A. H. N. Inquisicion. Leg. 1656. Exp. 2. Afio 1749.

16 A. H. N. Inquisicion. Leg. 1656. Exp. 2. Afio 1749.

17 René Millar afirma que en las practicas hechiceriles casi siempre existian invocaciones a
santos, se decian oraciones y se utilizaban elementos sagrados (1998, p. 357).

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 13



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

En cuanto a los ultimos testigos, nos resulta importante mencionar a
la testigo 12, una mulata que recurrié a los servicios de Bernabé Murillo
por sugerencia de una mujer indigena. Al verla, nuestro personaje le dijo
“que estaba echa mal, y lo hauian echo para que no tubiese, y anduviese
Rota y distrayda, y que no la quisieran, pero que él la curaria para que la
quisieren, y que tuviese” (Millar, 1998, p. 357). Para ese efecto, la baiid con
diferentes hierbas y le realiz6 un hechizo para atraer al hombre con quien
tenia amistad ilicita.

Lo mas importante de esta declaracién era que la mulata se volvié una
cliente recurrente. En sus visitas no solo estaba presente la mujer indige-
na, sino que en varias ocasiones las acompaié una mujer espafola e hi-
cieron varios rituales de limpieza, incluso un ritual con un cuy negro a un
hijo de la mulata. Estos dichos refuerzan la idea de que todos hacian uso
de la hechiceria como medio para la sanacién fisica y espiritual.

Por otro lado, la ultima testigo, una mujer espafiola, menciona un he-
cho poco creible, que no sabia lo que estaba haciendo y pedia al Santo
Oficio perddn por sus pecados.

Este proceder lo tuvieron todos los procesados. Los testigos mostra-
ban arrepentimiento y ya no se les preguntaba por la curacion exitosa o
por los encuentros sexuales, mucho menos si creian en esas vias magicas.
Lo Unico que al parecer importaba era comprobar que estaban frente a un
supersticioso a quien debian castigar. Quedaban de lado las redes de he-
chiceros y los trabajos de maleficio. No se llamé a declarar a las otras per-
sonas que participaron en los rituales, ya que el objetivo era el hechicero
principal. Las declaraciones de los testigos son importantes en ese senti-
do, asi como su relacién con el procesado, conocer las edades o estado
civil, porque nos pueden develar que, mas que una practica de embuste,
el uso de la hechiceria tenia una légica cultural propia de un tiempo y un
espacio, y que su uso era transversal a los grupos sociales y étnicos. Esta
idea nos permite cuestionar las bases del propio proceso de evangeliza-
cién y reconocer que la practica de estas idolatrias era un fenédmeno que
incluyé a toda la sociedad colonial. Los llamados a ser catélicos también
estaban inmersos en la herejia y su participacién era cotidiana.

Finalmente, luego de este primer paso del proceso sumario y confir-
madas las declaraciones de las testigos, el tribunal inquisitorial pasé a de-
nunciar a Bernabé Murillo por supersticién, sortilegios hereticales y pacto
expreso con el demonio. Fue el Unico sentenciado al destierro por diez
anos. Durante este tiempo debia confesarse y comulgar cuatro veces por
ano.

14 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

2. Testigos contra Bernabé Murillo en el segundo proceso de
1744

Este segundo proceso ocurrio en 1744. Los testigos fueron dos hom-
bres jévenes que estaban desterrados, al igual de Bernabé Murillo, en la
isla de Piedra del puerto del Callao. Al parecer, el impetu de nuestro perso-
naje termind por colocarlo nuevamente frente al Santo Oficio. La primera
vez Murillo afronté el proceso en libertad, pero en este segundo proceso
el encarcelamiento se debi6 a las pruebas en su contra y a su reinciden-
cia. Ademas, esta vez el proceso seria mas tedioso y las declaraciones se
realizarian con preguntas y repreguntas por parte de las autoridades in-
quisitoriales. Incluso se solicité a los declarantes confirmar sus testimo-
nios. La idea era tener los suficientes elementos para su condena, la cual
debia ser mas radical que la anterior. A continuacion, la breve lista de sus
acusadores:

TABLA 2. Testigos del segundo proceso contra Bernabé Murillo (1744)

Pedro Joseph Masculino  Cuarteron  Natural de Lima N/I Tejedor/ 24 aios
deVzeda soldado

Joseph Xavier . . Natural del Presi- .
de Estadio Masculino  Espafiol dio del Gallao Soltero N/I 15/20 afos

Nota. Fuente: Archivo Histdrico Nacional. Inquisicion. Leg. 1656. Exp. 2. Afio 1749.

El primer testigo fue Pedro de Uzeda, quien conocié a Murillo en el
destierro y que, debido a sus aflicciones, decidié hacer caso a la propuesta
del hechicero. El testigo sefialé que le llamé la atencién un diablito con
alas que Murillo tenia debajo de su cama. Posteriormente, sostuvo que
recibié dos bafos de parte del procesado, que debieron realizarse al ini-
cio de la luna creciente y el otro al fin, para lo cual nuestro personaje le
refregd el cuerpo con tabaco y otras misturas, y pronuncié palabras que
no logré entender.

El segundo testigo era un espanol llamado Joseph Xavier de Estacio,
de 20 anos, que fue desterrado por su padre a la isla de Piedra porque
queria casarse con una joven que no era conveniente para los intereses de
su familia. En ese lugar conocié a Murillo, quien se ofreci6 a ayudar a que
su padre cambiara de opinién. En el ritual realizé diversos menjunjes y usé
tabacoy aguardiente. La insistencia de Murillo, sumada a la desesperacion
de Estacio, los llevé a realizar un pacto con el demonio para conseguir la
libertad del segundo y el matrimonio que tanto anhelaba. Este hecho no
habia ocurrido con el anterior proceso, ya que Murillo nunca habia sido
denunciado por un pacto expreso con el demonio. Si lo habia llamado,

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 15



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

pero no habia vendido el alma de ningun cliente, por lo que creemos que
el hecho llam¢ la atencién del Santo Oficio, de modo que apresaron y pre-
sionaron a los testigos para obtener mas detalles de los rituales.

Posteriormente, Joseph Estacio declaré que Murillo le propuso hacer
un menjunje con el sebo de una culebra muerta, achiote y pimienta para
atraer el amor de otras mujeres, sin mucho éxito. Luego que Estacio reafir-
mo sus declaraciones, el tribunal inquisitorial Ilamé a declarar al acusado,
quien dijo esta vez que era hijo de bozales y casta mina, que sus padres
nunca habian sido reconciliados con Dios ni condenados por el Santo Ofi-
cio. Sefalé que habia sido desterrado, pero que era cristiano, comulgaba
y fue bautizado en la iglesia Matriz del Callao. Dijo también no saber por
qué estaba preso, pero que intuia que fue por quebrar el destierro, en un
intento por hacerse el desentendido de las acusaciones que pesaban so-
bre él. El tribunal le refrescé la memoria y el acusado declaré que si cono-
cia a Joseph Estacio, que lo busco para pedirle fortunay le solicité algunos
productos para realizar un preparado de hierbas que utilizaria en un baio,
con el fin de que las mujeres lo quisieran.

El acusado confirmé todo lo sefalado por los testigos. Afirmé que du-
rante el bafo invocé al demonio y que era cierto que hizo vender su alma
al diablo, mediante la firma de un papel. Ademas, resalté que esto ocurrié
en la cuarta vez que fue buscado por Estacio, lo que nos indica una con-
fianza entre estos dos personajes. Sin duda, Murillo le estaba entregando
los argumentos al tribunal para condenarlo, sobre todo cuando sostuvo:
«Dijo que lo que él creia es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no po-
dia mas; pero que creia también que el Diablo en qualquier cosa podia lo
mismo que Dios». Al manifestar su creencia en el demonio y su poder, Mu-
rillo abandonaba toda prudencia y abria un enfrentamiento directo con
la fe, lo que nos hace recordar la actitud de Menocchio, quien recusoé los
sacramentos al llamarlos invenciones y mercaderia (Ginzburg, 2013, p. 42).
Por anadidura, denuncid a las personas que lo visitaron en la isla de Piedra
para pedirle hechizos, como Manuel Rodriguez, Xavier de Ayala, un mozo
llamado Bartolo, un indio pulpero llamado Phelipe de la Cruz, Thomasa, la
monjita, la mulata Nicolasa, Micala Cocobola, Magdalena, la mestiza Maria
Antonia y una mujer que vivia por la calle de la Costilla de la Ballena en el
Callao, a quien acus6 de hechicera y que ejercitaba los sortilegios.

Por lo visto, Bernabé Murillo pensé que no era justo que lo castiga-
ran solo a él. Por ello, acepté creer en el poder del diablo y delaté que
eso lo sabian quienes utilizaron sus servicios, pero no les importé el tema.
Nos llama la atencién que a las autoridades inquisitoriales no les parecié
importante ir por mas sospechosos, porque no tenemos ninguna reac-
cion ante la declaracién de Murillo. Entendemos que procesar a tantas

16 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

personas hubiese generado un desgaste en los tribunales inquisitoriales.
Sin embargo, se puede inferir de las declaraciones que era muy comun
cuestionar a Dios y la fe catdlica en los rituales y usar la hechiceria como
medio para la sanacién espiritual.

En las declaraciones posteriores Bernabé Murillo cambié su tono con-
frontacional y solicité la clemencia y la piedad del tribunal inquisitorial.
Expresé que su declaraciéon sobre el poder del diablo fue errada:

que no supo lo que le hauia dicho por la turbacién con que estaba, y
que creia hauia un solo Dios, a que dicho Sefor Ynquizidor le respon-
di6é anda con Dios hombre: a ora bienes con esso? Otro dia los diras,
con cuia respuesta volvié este Reo a su cércel mui desconsolado, di-
ciendo entre si que Dios no desechaba al pecador arrepentido, que le
pedia perdén, pareciéndole que no se le admitia la retractaciéon que
hacia, y que para declarar este erro, ha pedido Audiencia en estas dos
victimas Vizitas, que ha hecho el presente Sefor Ynquizidor, y que en
olras antesedentes, le manifesté hauia errado en la respuesta’®.

Murillo argumenté que hizo su declaracién en un momento de turba-
cién y que si menciond a otras personas fue con el afadn de decir todos los
pecados que habia cometido. Al parecer, su intencién de que todos fueran
castigados no funciond, por lo que tuvo que recular y pedir la clemencia
del tribunal. En esa linea, el tribunal inquisitorial decidié acusarlo porque
siendo cristiano:

ha osado sin temor A Dios nuestro Sefor, despreciando la divina
Justicia, y la que rectamente administra este Santo Oficio en grave
dafno de su conciencia, y manifiesto peligro de la condenacién de su
anima, heretical, y apostatar de nuestra santa feé cathdlica, y sagrada
Ley evangélica, pervirtiendo & los fieles Cathélicos, y apartandolos de
las buenas costumbres, haciendo con sus diabdlicos dichos, y echos
dar culto, y adoracién al demonio con pacto explicito, y heretical
blasfemia, quitando, y negando la debida adoracion a nuestro Dios,
Creador, y Redemptor, y Sefior Jesuchristo, y & su santissima Cruz, en
que obro nuestra redencién, con reincidencia dolosa, y premeditada
en dichos delitos, por los que antes fue penitenciado en este Santo
Oficio, y abjuré de vehementi en veinte y quatro de Diciembre de mil,
setecientos, treinta, y seis, y prometié en dicha abjuracién, que si en
algun tiempo viniese encontralo abjurado en ella, se le hubiese por
relapso™.

18 A. H. N. Inquisicion. Leg. 1656. Exp. 2. Afio 1749.
19 A. H. N. Inquisicion. Leg. 1656. Exp. 2. Afio 1749.

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 17



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

De ser levemente sospechoso de la fe, Murillo fue confrontado por su
pacto expreso con el demonio e idélatra formal. En su defensa?’, expli-
c6 los sefialamientos y el motivo de los ritos. Dijo siempre que creia en
Dios, aunque era verdad que realizaba invocaciones al diablo. Por lo tan-
to, nuestro personaje admitio sus delitos y pecados; sin embargo, solicité
que aunque los hechos eran de:

grauedad, como se expone en la acusacién; toda la vez, que por mi
propio arbitrio, y de libre y espontanea voluntad vine, y comparesi
en este Santo Tribunal para detestarlos, y declararlos, como lo tengo
ejecutado plenissimamente, sin reserua de calidad, ni circunstancia
alguna, explicando lo mas intimo de mi corazén y de mis pensamien-
tos para manifestar toda la calidad y grauedad de mis delitos, y de mi
verdadero, y firme arrepentimiento y propésito de la enmienda, ex-
presando todos los complizes, y modos, con que los he cometido, sin
que a ello me impeliesse, otro algun temor, causa, ni motivo, que el
de Dios nuestro Sefior, y tratar de saluar mi alma pidiendo misericor-
dia; parece, que segun las doctrinas de derecho, y practica piadosa
de este Santo Tribunal, me compete el beneficio de la impunidad, y
que se me debe absoluer, y dar por libre?'.

Asimismo, pidié que se le recluyera en un convento para mejorar su
turbacién y dejar de practicar las herejias, ya que tenia toda la intenciéon
de correccién, enmienda y arrepentimiento de sus errores. El acusado ya
conocia el destierro y las dificultades que implicaba, de modo que solicito
una pena benigna, como el ser recluido en un convento, donde tendria
obligaciones, pero también alimentos y cuidado espiritual.

Resulta interesante analizar los testimonios de los implicados y pen-
sar que su relacion con la hechiceria estaba normalizada entre todos los
integrantes de la sociedad colonial. Al margen de la condicién étnica, el
tema era cultural, como lo afirma Carlo Ginzburg (2013, pp. 23-25). Esto
quiere decir que los personajes implicados conocian el espacio fisico, las
plantas, los animales y lo que implicaba su uso. Ademds, conocian las ora-
ciones, el poder de los santos, la relacién con Dios y con el diablo, etc.
En sus declaraciones se evidencia que sabian mas de lo que decian, pero
eran cuidadosos de no poner en evidencia sus creencias y necesidades de
recurrir a la via prohibida para sanar sus males o retener al ser amado. Es

20En esta parte el relato de Bernabé Murillo se puede comparar al de Menocchio, quien
sefnald en el interrogatorio que «podria hablar tanto que se sorprenderia», para luego afirmar
que tuvo opiniones engafiosas, pero el Espiritu Santo lo habia iluminado (Ginzburg, 2013,
p. 45). Sin duda, los dos personajes comprendieron que sus declaraciones complicaban su
estado juridico y podian ser condenados por herejes. Por ese motivo, decidieron recular y
aceptar la importancia de Dios en sus vidas.

21 A.H.N.Inquisicién. Leg. 1656. Exp. 2. Aho 1749.

18 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia mas; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

decir, debian desviar la atencion de los inquisidores y mostrar que estos
actos eran parte de un embuste, una debilidad en la fe y no que estaban
arraigados como parte de su cultura diaria.

El Tribunal de la Santa Inquisicién sentencié en 1749 a Bernabé Muri-
llo, quien tenia en ese momento 44 aios. Sefald que el acusado tuvo trato
con brujas que habian sido castigadas y que, a pesar de conocer sobre la
fe cristiana, practicé pactos con el demonio, por lo que habia cometido
sortilegios hereticales. Era un hereje e iddlatra formal y sospechoso de
apostasia. Se le castigé a ser relajado, reprendido severamente y conmi-
nado. No se le podia considerar ignorante de la fe, porque era la segunda
vez que era procesado. Por ese motivo, debia salir al dia siguiente del auto,
desnudo de cuerpo arriba, para recibir doscientos azotes y ser recluido
perpetuamente en una carcel. Se le confiscarian la mitad de sus bienes
y se le obligé a comulgar una vez al afo. Esta vez ni el arrepentimiento
ayudo a Murillo de escapar del castigo del Santo Oficio.

Bennassar sefala que la finalidad de los procesos y de la condena no
promovian la salvacion del alma del acusado; por el contrario, buscaban
el bien publico. Para ese fin, se generaban miedos que daban carta blanca
para aterrorizar y reprimir a la gente (1984, p. 94). Sin embargo, en el siglo
XVIIl la Inquisicion habia perdido poder. No tenemos registrados casos de
grandes torturas como en el Tribunal portugués en el Brasil, a través de los
casos de Luzia Pinta (Daibert, 2012) y Pascoa Viera (De Castelnau, 2019).

3. Conclusiones

A pesar de los miedos que genero la persecucién del Santo Oficio, la
practica de lo prohibido continué en los grupos plebeyos, debido a que
era parte de su universo cultural, de su cotidianidad. Aunque la cultu-
ra dominante demonizé las practicas culturales de los grupos plebeyos
y trasladd sus categorias europeas sobre la hechiceria al Nuevo Mundo
para perseguir y acusar de iddlatras a los indigenas y negros, estos grupos
desafiaron la persecucién y mantuvieron activos muchos elementos de su
propio universo religioso.

El caso de Bernabé Murillo nos demuestra que los servicios espirituales
fueron muy requeridos. Esto le permiti6 mantener la fama y el prestigio
de los brujos entre la comunidad afrodescendiente, mestiza y espafola
del puerto del Callao, ademas de procurarle cierta acumulacion de dine-
ro. Murillo consiguid vincularse sexualmente con algunas clientas, lo que
generd el rechazé de las autoridades inquisitoriales, aunque lo mas im-
portante fue el fortalecimiento de los vinculos en diferentes niveles y con
diversos grupos étnicos, y el afianzamiento de lazos amicales. En su relato,

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 19



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

Murillo comenta sobre los vinculos con personas mayores que fueron sus
maestros, lo que nos revela rasgos de ancestralidad africana.

Por otro lado, creemos que para el siglo XVIll la herejia no fue persegui-
da con tanto ahinco y dejé de ser un peligro social. Esta situacion permitié
que diversos personajes admitieran el uso de los servicios de los acusados
sin ser interrogados o sancionados, porque creian en que esa via era la
correcta. De hecho, no se mencioné el nombre de los testigos en el pri-
mer proceso, lo que nos lleva a pensar en la repulsidon que debid tener el
Santo Oficio por las herejias que atentaban contra la fe catolica, referidas
a mujeres blancas que intercambiaban favores sexuales por hechizos de
un hombre negro esclavo.

Si bien en el primer proceso Bernabé Murillo fue condenado al des-
tierro, esto no fue impedimento para seguir practicando la hechiceria, al
tiempo que afirmaba creer en el poder del diablo, pese a que luego se
arrepintio de hacerlo. Sin embargo, nos revela que entendia perfectamen-
te la divisién entre lo permitido y lo prohibido por la Iglesia y que eso no lo
atemorizaba. Por el contrario, siempre buscaba persuadir a sus clientes de
sus poderes y solicitaba cosas para sus hechizos, como exigir a sus clientes
que no creyeran solo en el poder de Dios. Creemos que su largo recorrido
en la vida como esclavo, grumete, hechicero e integrante de una red de
brujos le permitié desafiar a las autoridades inquisitoriales, quienes en la
segunda instancia no lo consideraron nedfito en la fe y ante sus declara-
ciones heréticas lo condenaron como un iddlatra y hereje formal.

Por ultimo, Bernabé Murillo no era un caso aislado de vinculos con bru-
jas, ancestros, utilizacién de hierbas, muiecos, etc. Las diferentes culturas
se mezclaron y ampliaron su nivel de conocimientos y creencias, lo que
terminé rebasando los controles de la Iglesia.

Contribucion de autoria
Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas cum-
plieron con todas las fases CRediT.

Fuente de financiamiento

Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnoldgico
(CNPQ), Brasil.

Potenciales conflictos de interés
Ninguno.

20 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alberro, S. (1988). Inquisicion y sociedad en México, 1571-1700. Fondo de
Cultura Econémica.

Bennassar, B. (1984). (Comp.). Inquisicién espariola: poder politico y control
social. Critica.

Cardim, P. (2019). Os povos indigenas, a dominagao colonial e as instan-
cias de justica na América portuguesa e espanhola. En A. Domingues, M.
L. Chaves de Resende y P. Cardim (coords.), Os indigenas e as justicas no
mundo Ibero-americano (sécs. XVI-XIX) (pp. 29-84). Centro de Histéria da
Universidade de Lisboa.

Castaineda Delgado, P. y Hernandez Aparicio, P. (1989). La Inquisicién de
Lima (1570-1635). Tomo |. Demos.

Castafieda Delgado, P. y Hernandez Aparicio, P. (1995). La Inquisicién de
Lima (1570-1635). Tomo Il. Demos.

Castro, D. (2012). Santidad, falsa santidad y posesiones demoniacas en
Perd y Chile. Siglos XVI y XVII / René Millar Carvacho. Desde el Sur, 4(2),
125-136.

Cunill, C. (2017). Testigos. Max Planck Institute for European Legal History
Research, Paper Series 2017-08.

Cussen, C. (2016). Martin de Porres. Santo de América. Instituto de Estudios
Peruanos.

Daibert, R. (2012). Luzia Pinta: «Experiencias religiosas centro-africanas e
inquisicao no século XVIlI». Religare, 9(1), 3-16.

Delemeau, J. (2019). El miedo en Occidente. Taurus.

De Castelnau, C. (2019). Pdscoa Vieira, diante da Inquisi¢Go. Uma escrava
entre Angola, Brasil e Portugal no século XVIIl. Bazar do Tempo.

Feitler, B. (2019). Nas malhas da consciéncia. Igreja e inquisi¢cGo no Brasil.
Unifesp.

Ginzburg, C. (2013). O queijo e os vermes. Companhia das Letras.
Ginzburg, C. (2021). Os andarillos do bem. Companhia das Letras.

Gonzales Jauregui, Y. M. (2023). Lima colonial, ciudad negra, Siglos XVI-
XVII. Historia Caribe, 18(43), 263-295.

Gonzales Jauregui, Y. M., Gomes Di lorio, R. y Rodrigues Pinheiro, L. F.
(2024). El Santo Oficio y los afrodescendientes en el siglo XVIII. Desde el
Sur, 16(3), e0046.

Gruzinski, S. (2014). La ciudad de México. Una historia. Fondo de Cultura
Econdmica.

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 21



Yobani Maikel Gonzales Jauregui y Fernando Arturo Vera Cahuas

Iwasaki, F. (2918). jAplaca, Senor, tu ira! Lo maravilloso y lo imaginario en
Lima colonial. Fondo de Cultura Econdmica.

Mannarelli, M. E. (2004). Pecados publicos. La ilegitimidad en Lima, siglo XVII.
(3.2ed.). Flora Tristan.

Mello e Souza, L. de. (2002). Revisitando o calundu. https://historia.fflch.
usp.br/sites/historia.fflich.usp.br/files/CALUNDU_O.pdf

Millar Carvacho, R. (1998). La Inquisicién de Lima (1697-1820). Demos.

Millar Carvacho, R. (1998). Inquisicion y sociedad en el virreinato peruano.
Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Catdlica del Peru.

Millones, L. y Mayer, R. (2023). Cultos populares en el Perti contempordneo.
Instituto de Investigaciones y Desarrollo Andino (IIDA).

Murillo Velarde, P. (1791). Cursus juris canonici, hispani, et indici in quo, juxta
ordinem titularum decretalium non solum canonicae decisiones... (3.2 ed.).
Matriri, Typografhia Ulloae a Romane Ruiz.

Nowack, K. (2004). Un negro suyo le quiso matar con hechizos: Hechiceria,
sociedad y politica en Lima de 1547. Indiana, 21, 195-238.

Palma, R. (1997). Anales de la Inquisicién de Lima. Fondo Editorial del Con-
greso.

Portugal, A. R. (2001). A inquisicdo espanhola frente a bruxaria andina:
evangelizacdo e resistencia. En H. Noejovich (ed.), América bajo los Aus-
trias: economia, cultura y sociedad (pp. 45-64). Fondo Editorial de la Pontifi-
cia Universidad Catélica del Peru.

Quiroz Chueca, F. (2007). Historia del Callao: de puerto de Lima a provincia
constitucional. Pedagégico San Marcos.

Rosas Navarro, R. M. (2003). El tribunal de la Santa Inquisicion y los negros
esclavos en América. Hispania Sacra, 55(112), 535-568.

Rosas Navarro, R. M. (1998). Los negros esclavos: adoctrinamiento y practi-
cas de hechiceria, brujeria y supersticién. Allpanchis, 40 (72), 97-136.

Sénchez, A. (1991). Amancebados, hechiceros y rebeldes (Chancay, siglo
XVIII). Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de las Casas.

Urra Jaque, N. (2014). La persecucién de las actividades magicas por el
Tribunal Inquisitorial de Lima, siglo XVIII. Didlogo Andino, 43, 91-100.

Urra Jaque, N., Rodriguez, J. M. e Insulza, M. F. (2015). Un estudio de hechi-
ceria amorosa en la Lima virreinal. Revista Atenea, 509, 245-268.

FUENTES PRIMARIAS

Archivo Histérico Nacional de Madrid.

Inquisicién.

22 Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4



«Es que Dios lo podia todo, y que el Diablo no podia més; pero que creia también, que el Diablo
en qualquier cosa podia lo mismo que Dios»: Bernabé Murillo y la hechiceria colonial (1733-1744)

Yobani Maikel Gonzales Jauregui es doctor en Historia. Profesor de His-
toria de América colonial en la Universidade Federal de Sdo Joao del-Rei.
Integrante del grupo de investigacién de historia del derecho del Institu-
to Riva-Aguiero de la Pontificia Universidad Catoélica del Peru. Director del
grupo de investigacién Labor Negro.

Fernando Arturo Vera Cahuas es estudiante de Turismo en la Universi-
dade Federal de Juiz de Fora. Becario de la coordinacién de Turismo en la
misma universidad e integrante del grupo de investigacion Labor Negro.

Recepcion: 1/4/2025
Aceptacion: 31/8/2025

Desde el Sur | Volumen 17, niimero 4 23



